

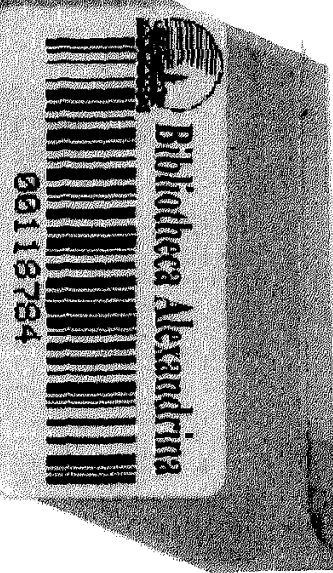
الدكتور لويس عوض

أقْتَلْتُ

الثَّاتِرِيَّةِ

السَّبَقُ

مناقشة  
دكتوراه  
دكتور حسن ميكيل



أقْنَعَةُ  
النَّاصِرِيَّةِ  
السَّبَعَةُ

الدكتور لويس عوض

أقنعة  
الناصرية  
السبعة

مناقشة  
توفيق الحكيم و محمد حسين هيكل

جميع الحقوق محفوظة  
الطبعة الأولى  
١٩٨٧

دارالشرق "بيروت  
مكتبة مدبولي القاهرة

## مقدمة

قضيت العام الدراسي ١٩٧٤ - ١٩٧٥ استاذاً زائراً  
بجامعة كاليفورنيا (لوس أنجلوس) .

وفي أمريكا أتاح لي طول إقامتي هذه المرة أن ألتقي  
بنماذج متعددة من المهاجرين المصريين تعلمت منها شيئاً  
كثيراً . وقد كان موضع زهو عندي أن أرى نسبة عالية من  
هؤلاء المهاجرين من خيرة أساتذة جامعات كاليفورنيا  
بفروعها المختلفة وفي مختلف التخصصات : في التاريخ وفي  
الآداب وفي الطبيعة وفي الهندسة وفي الآثار وفي الفلسفة وفي  
الطب وفي طب الأسنان الخ . . . وكنت لا أكتم عنهم  
أسفياً على أنهم رحلوا نهائياً بعلمهم الغزير عن وطنهم وهو  
في أمس الحاجة إلى كل خبرة متقدمة تخرج من أرض  
مصر .

وكنت في أوقات متباudeة ألتقي بتفاصيل من المصريين  
تقيم حفلات الحقد المستمر على عبد الناصر والناصرية وتردد

كل سخافة تقرؤها في الصحف الامريكية . فإذا رأت أن الجرائد الامريكية تهلل لأن فايز حلاوة كتب مسرحية اسمها « يحيى الوفد » تسب الروس ، بحدت فايز حلاوة دون أن تعرف شيئاً عن مسرحيته . وكانت أهتم بأن أسأل هؤلاء النازحين هذه الأسئلة المحددة : هل صادر عبد الناصر لك أو لأسرتك أملك؟ فيقول : لا . هل سجنك عبد الناصر أو سجن فرداً في أسرتك يوماً واحداً؟ فيقول من يحاسب الناس وهو في أمريكا : لا . فيم إذن هذه المرارة ضد عبد الناصر؟ إنه خرب البلد بالقطاع العام والتبعية للسوفيت . كل ما فعله عبد الناصر دميم وينبغي نقضه . حتى السد العالي ينبغي هدمه .

كانت وجوههم مصرية وقلوهم غير مصرية . وفي بادئ الأمر كنت أضطرب لما كنت أسمعه ، ثم ما لبثت أن أدركت أن منطقهم أقوى من منطقى : ففي يوم من هم الجنسية الامريكية كان عليهم أن يقسموا بين الولاء للولايات المتحدة الامريكية .

ولكن لحسن حظ مصر أن هذه الفصيلة من المهاجرين قلة قليلة . أما الكثرة فهم إلى الآن رسول عقل وسلام بيننا وبين أمريكا وليسوا رسول عداوة وبغضاء . لقد كان عبد

الناصر ، كما وصفه الجواهري الشاعر العراقي الكبير ، « عظيم المجد والأخطاء ». وأنا شخصياً أعتقد أن المصريين ، يبنهم ويسارهم ووسطهم ، لن يصلوا النضج السياسي حتى يكفوا عن إقامة الأذكار في مدح الناصرية وعن إقامة الزيارات في هجاء الناصرية ، وحتى ينظروا إلى فترة ١٩٥٢ - ١٩٧٠ نظرة موضوعية تعطي للرجل ونظامه ماله وما عليه ، فال التاريخ لا يكتب بوحى الشهوات والأحقاد . وأكثر من يحاسبون عبد الناصر اليوم لا يحق لهم أن يحاسبوه لأنهم كانوا أدوات له في كثير مما ارتكب من أخطاء .

ومنذ عودتي إلى الوطن حزنت أن أرى هذه الأذكار وال زيارات تقام بمناسبة وبغير مناسبة ، بعقل وبغير عقل . رأيت أناساً يتفضرون غضباً ان سمعوا رجلاً يتوجه من مكروه أصابه في عهد عبد الناصر ويزمرون غيظاً إن خدش أحد له طرفاً ، كأن شخصه غداً مقدساً له رهبوت الأنبياء ، وهؤلاء لا يدركون أنهم رغم نبل مقصدهم وتآتجح وطنيتهم وصدق إيمانهم بالشعب ينتهون في النهاية دون أن يعلموا بالدفاع عن صلاح نصر وليس عن عبد الناصر . وفي الطرف الآخر رأيت أناساً لا يكفون عن الصراخ : واثاراه !

وأثاره من هذا الذي دمر الكون وسمم ينابيع الحياة ، وكان عبد الناصر كان الشيطان مجسداً مشيا على أرض مصر فأجذبت الحقول واختنقت الأجنحة في بطون الأمهات . وهم بهذا لا يدركون أنهم يهدرون كفاح أمة في سبيل الحرية والحياة ، وإن كان قد خاب المسعى فهو ليس وحده المسئول ، وإنما هم الذين وطدوا له فيها أخطاً وعوقوا سبيله كلها أصاب . وهم بهذا لا يعلمون أنهم يضعون آلامهم الخاصة فوق آلام أمتهم ويقيسون كل شيء بمقاييس الأنما والذات . وأخطر ما في هذا الموقف أو ذاك أنه يركز أبصارنا على الماضي وينعنا من مواجهة حاضرنا ومستقبلنا مواجهة الرجال الراشدين .

ولست أقصد بهذا أننا لا ينبغي علينا أن نفتح دفاتر الماضي لنحكم بالسلب أو بالإيجاب ، فلو أحجمنا عن ذلك فلن نعرف كيف نكتب تاريخنا ولن نعرف أين أخطأنا وأين أصيّنا ، وبذلك لن نقترب من النضج السياسي والاجتماعي . وإنما ينبغي علينا أن نحاكم الماضي في موضوعية دون تشنج . فقد كان من أخطاء ثورة ١٩٥٢ أنها اشتغلت بتحطيم مقومات ثورة ١٩١٩ أكثر من إشغالها ببناء مقومات ثورة ١٩٥٢ نفسها ، حتى طمست الفوارق في

عقول أجيالها بين سعد زغلول ومصطفى النحاس من جهة وبين محمد محمود واسماعيل صدقى من جهة أخرى . وبين العرش من جهة والشارع المصرى من جهة أخرى . وأذابت الفوارق بين الرجعية والتقدمية . قيدت ثلاثون عاماً من كفاح الشعب المصرى العظيم من أجل الاستقلال الوطنى والديمقراطية السياسية والاجتماعية ، وكأنها ثلاثون عاماً من حكم الإرهاب . ولنذكر أن عجز الثورة عن إنتهاء حالة الحرب الأهلية غير المعلنة بين طبقات المجتمع المصرى كانت من العوامل التي أدت بنا إلى كارثة ١٩٦٧ . وإن عجز الثورة عن تحديد ماهيتها الاجتماعية والقومية وعن اكتشاف مبادئها وتبنيتها هو الذي جعلها تدخل في مصالحات وفي تناقضات متغيرة ضارة بمسارها . ولم تستمر عنفها في تعميق مجرى اجتماعي واضح ، فاستمرت البيروقراطية السياسية هذا العنف نيابة عنها كما استمرت الرجال الصالحون لكل العصور .

لقد تركت مصر في صيف ١٩٧٤ وهي مطروحة أمام الرأي العام ، وعدت إلى مصر في صيف ١٩٧٥ فوجدتها لا تزال مطروحة ، بل وجدتها قد ازدادت تأججاً وأواراً . وفي الصفحات التالية مناقشة مشكلة « الوعي » عند توفيق

الحكيم ومحمد عودة ومناقشة لكلام وجهات نظر لمحمد  
حسنين هيكل في الناصرية وعبد الناصر وردت في كتاب  
«بصراحة عن عبد الناصر» وكان عبارة عن حوار طويل  
أجراه مع هيكل الكاتب الصحافي اللبناني فؤاد مطر .

القاهرة : اغسطس (آب ) ١٩٧٥

لويس عوض

## بين البدر والمحاق

في تجوالي الكثير كنت أواجهه ، في كل بلد حللت فيه ، وفي أكثر لقاءاتي مع المصريين وغير المصريين ، ردود أفعال عنيفة لعبد الناصر والناصرية ، تتراوح بين الهجاء المقدفع والتمجيد بلا تحفظ ولا حدود . وقلما صادفت جدلاً معتدلاً حول هذا الموضوع . وحين عدت إلى مصر منذ شهور قليلة بعد غيبة عام وجدت قضية عبد الناصر مثاراً كأحد ما يكون بين المثقفين المصريين . وكان أهم طرفين في النزاع الفكري هما الأستاذ الكبير توفيق الحكيم بكتابه « عودة الوعي » والأستاذ محمد عودة بكتابه « الوعي المفقود » .

وقد تصدى توفيق الحكيم أيضاً عديداً من الكتاب المصريين الناشئين في مقدمتهم حسين كروم في كتابه « عبد الناصر المفترى عليه » ومحمد مراد في كتابه « الحكيم ووعيه العائد » وقد قرأتها في الشهر الأخير ، عدا عشرات المقالات في الصحف والمجلات لمصطفى بهجت بدوي وكامل زهيري ولطفي الخولي والدكتور فؤاد زكريا وأبو سيف يوسف وأحمد

عباس صالح وحسين عبد الرزاق الخ . . . فرأتها متفرقة  
على مدى عام .

وأحب قبل أن أبدأ الموضوع أن نتفق على أربعة  
مبادئ أساسية أعدها البداية في كل تفكير حول هذا  
الموضوع :

أولاً : أنه ليس بيتنا ، نحن معاصرى عبد الناصر ،  
من يصلح لكتابه « تاريخ » عبد الناصر وعهده أو  
لحاكمته ، لسبب بسيط هو أننا « معاصرون » . فلأننا  
« معاصرون » فنحن بدرجات متفاوتة أطراف في فترة حكمه  
وفي نظامه ، لنا رأى مسبق فيما فعله وفيما كان يمثله . وليس  
منا من لم يدخل عبد الناصر في حياته العامة بل وفي حياته  
الشخصية بالسلب أو الإيجاب ، وليس منا من لم يتأثر  
وجوده الحيوى ومصالحه الحيوية بأعماله وأفكاره ، وليس منا  
من لم تتفق معتقداته السياسية والاجتماعية والاقتصادية  
والحضارية أو ترتطم في مرحلة ما بعبد الناصر ونظامه ،  
فأكثرنا كان حين قامت ثورة ١٩٥٢ صاحب « وضع » في  
الحياة وصاحب فكر إجتماعي محدد .

ولما كل ما نستطيع نحن المعاصرون أن نفعله هو أن

نكتب «شهادات الأحياء» فيروي كل منا قصته مع الثورة ورجاها ومع عبد الناصر ونظامه ، ويسرد كل منا ذكرياته عما وقع له ولمن يعرفهم من الناس ، ويبيدي كل منا رأيه فيما عاصر من أحداث وأشخاص . وما دمنا قد دخلنا في باب القصص والروايات والخواطر والأحكام فقد دخلنا في باب «حدثنا فلان بن فلان». قال : وهذا ليس تاريخاً ولكنه المادة الخام للتاريخ . هذه هي المادة الخام التي سيغرسها ثم ينخلها المؤرخون في الأجيال القادمة ، ليستبعدوا منها السهو والخطأ والبالغات والانفعالات غير الموضوعية ، ويبحثون فيها عن جوهر الحقيقة .

منذ ربع قرن رأيت فيلماً يابانياً جميلاً اسمه «راشومون» موضوعه حادث اغتصاب وسرقة وقتل حدث في طريق زراعي في قرية يابانية ، وكان له عدة شهود . فلما دعى كل شاهد من الشهود للادلاء بأقواله أمام البوليس صور كل منهم ما حدث في صورة مختلفة ، أما لاختلاف زاوية الرؤية وإما لخصوصية خيال الشاهد وإنما لتحيز الشاهد للقاتل أو المقتول . . . شيء واحد اتفقوا عليه جميعاً وهو أنه كانت هناك واقعة قتل . أما كيف تمت ولماذا ومن المسئول عنها؟ فقد جاءت فيها عدة روايات مختلفة .

ولست أقصد أن كل ما حدث منذ ٢٣ يوليو ١٩٥٢ سوف تختلف فيه الأحكام على هذا النحو . . . فهناك أحياناً «عقل عام» قد يخرج بأحكام صادقة ، ولكن هناك أيضاً «عقل عام» قد يتورط - لسبب ما - في أ بشع الأخطاء . وأنا لست من المدرسة القائلة : «الأغلبية دائمًا على خطأ» ، ولكنني في الوقت نفسه لست من المدرسة القائلة بأن الأغلبية دائمًا على صواب .

مثال على الخلل الناتج من اختلاف زاوية الرؤية عندما كتبت مقالاً «ملكتان وأميرتان» عاتبني صديق كريم أعرف أنه صادق في ثوريته قائلاً :

«كيف تدافع عن هذه الأسرة المالكة المنحلة ؟ ألا تعرف أن الأميرة فلانة صادقت عضواً من مجلس قيادة الثورة لتخرج بجواهرها من مصر في ١٩٥٤ ؟» أجبت : «سمعت شيئاً من هذا القبيل . ومع ذلك فأنا لم أدفع وإنما عرضت الحال» . ثم عجبت له «ثورية» صديقي الشاب الذي يلوم الأميرة «المنحلة» على أنها صادقت شائراً كبيراً ليساعدتها على الخروج بجواهرها ، ولم يفطن إلى أن المنحل الحقيقي في هذا الأمر كان الشائر الكبير الذي صادق أميرة مقابل مساعدتها على الخروج بجواهرها في قمة فترة النقاء

الثوري . الأميرة - إن صحت هذه الشائعة - على الأقل لم تكن صاحبة إدعاء بكمارم الأخلاق ولم تغير نظام الدولة باسم المحافظة على أموال الجماهير الكادحة .

فلنقول أنها زاوية الرؤية التي تصيبنا بعمى الألوان أو تجعلنا نرى وجهاً من الحقيقة ولا نرى وجهها الآخر .

شيء آخر يجعل من المتعذر علينا نحن معاصرى عبد الناصر أن « نؤرخ » له ولعهده ، وهو أن قربنا من الأحداث يجعلنا نرى التفاصيل أكثر مما نرى الصورة العامة فنجسم الجزئيات ونغفل عن الكليات التي يصعب إستيعابها إلا بالنظر من بعيد ، بمعنى أننا لا نرى الغابة لقربنا من الأشجار .

فمن عاش في عصر محمد علي ولا سيما أيام مذبحة القلعة ، لم يكن يرى فيه إلا سفاحاً مريداً . وقد رسم الجبرتي صورة غير مضيئة لمحمد علي لأنه أنم أوافق علماء الدين فيما أنم من أراضي مصر الزراعية ، ونحن نرى الآن في محمد علي مؤسس مصر الحديثة الذي بنى جيشها الوطني وحرر إرادتها من التبعية التركية وأنشأ صناعتها ومعاهد العلم والتكنولوجيا فيها ونظم زراعتها ورقاها وجعل منها

أقوى دولة في الشرق الأوسط وبنى كثيراً من جسورها  
الحضارية مع أوروبا .

ومن عاش في عصر إسماعيل لم ير فيه إلا سفيهاً إستدان  
نحو مائة مليون جنيه لينفقها على ملذاته وإهتماماته  
الأستقراطية ، ولكتنا نعرف الآن أنه أنفق أكثر هذه  
الأموال في حفر قناة السويس وفي حفر الترع وتوسيع الرقعة  
الزراعية بمساحة مليون فدان وفي ربط مصر بالسكك  
الحديدية والتلغراف وفي بناء جيش وطني قوامه نحو مائة ألف  
مقاتل ( بعد ١٨,٠٠٠ مقاتل ) بني به أمبراطورية أفريقية  
نيلية تضارع أمبراطورية محمد علي العربية : فرفع العلم  
المصري على أوغندا وألغى تجارة البرقيق حيثما سارت جنود  
مصر . كذلك نعرف أنه تسلم البلاد وليس فيها إلا نحو  
١١٥ مدرسة وتركها بعد ١٦ سنة وفيها ٤٥٠٠ مدرسة  
بعضها للبنات ، ولم تكن فيها صحفة واحدة فعرف عهده  
قرابة ٣٠ صحيفة ومجلة ، ولم يكن فيها نظام قانوني واضح  
فأدخل فيها أحدث قانون مدني وجنائي وإداري كان معروفاً  
في عصره ( قانون نابليون ) . ولم تكن في مصر هيئة تشريعية  
فأنشأ إسماعيل فيها أول برلمان مصرى ، بدأ إستشارياً  
صوريًا في ١٨٦٦ ثم نضج واستأسد عبر ١٢ سنة حتى

شارك إسماعيل في ١٨٧٩ في قيادة الحركة الوطنية ضد النفوذ الأوروبي ثم ظاهر الثورة العرابية الشعبية في ١٨٢٢ .

وبالمثل فالقرييون من ثورة عرابي كانوا لا يرون فيها إلا ثورة غوغائية فاشلة إنتهت بكارثة الاحتلال البريطاني في مصر . حتى مؤسسو الحزب الوطني وبعض أخلاقفهم ، بما فيهم مؤرخ جليل مثل عبد الرحمن الرافعي ، أدانوها وحملوها مسؤولية احتلال بريطانيا لمصر . أما نحن فلأننا نرى الصورة في شموها ولا نتوقف عند الجزئيات فنعرف أن الاحتلال البريطاني لمصر لم يتم في ١٨٨٢ بفشل ثورة عرابي ولكنه تم قبل ذلك في ١٨٧٩ بعزل بريطانيا للخديوي إسماعيل وتعيين ابنه الخائن توفيق مكانه على عرش مصر ، ونعرف أن ثورة عرابي رغم قصورها كانت أول انتفاضة مصرية لتمرير الحكم المصري ولاقرار الحكم الدستوري النيابي في مصر .

شيء ثالث يجعل من المتعذر علينا نحن معاصري عبد الناصر أن « نؤرخ » له ولعهده ، وهو أن وثائق عصره التاريخية ليست في متناولنا . ولست أقصد الجانب المصري من هذه الوثائق فحسب ، كمضابط ووثائق مجلس الثورة

وملحقاته ومضابط ووثائق مجلس الرئاسة وأرشيف القصر الجمهوري وزارات الخارجية المصرية والدفاع الخ .. ولكن أقصد أيضاً الوثائق المقابلة في الدول العظمى وفي الدول العربية وفي مجموعة عدم الانحياز . فليس هناك قرار خطير منسوب إلى عبد الناصر من تأمين المصالح الأجنبية إلى تأمين القنال إلى الوحدة مع سوريا إلى تأمين البنك والشركات المصرية إلى حرب اليمن إلى حرب ١٩٦٧ إلا وله وثائق بعضها ظاهر وبعضها خفي عند جميع الأطراف المعنية ، وليست هناك اتفاقيات أو نزاعات دولية بيننا وبين الغير إلا ولها أكثر من قصة : قصة يمكن أن نعرفها من وثائقنا وقصص لا سبيل إلى معرفتها إلا بالاطلاع على وثائق الغير . والمؤرخون في الدول الأخرى هم في نفس موقف المؤرخ المصري : أي أنهم لن يستطيعوا تدوين وقائع علاقة دولهم مع مصر في عهد عبد الناصر إلا تدريجياً وبالكشف قليلاً قليلاً من خلال وثائقهم ووثائقنا عن الحقائق والأسباب والنتائج .

وإذا استطاع توفيق الحكيم أو غيره أن يفسر لنا كيف تحطم الطيران المصري على الأرض صبيحة ٥ يونيو ١٩٦٧ في ربع ساعة ، دون اكتفاء بنظريات الماس الكهربائي

والاهمال الجسيم التي نسر بها عادة كل حرائقنا وسرقاتنا القومية ، فأنا شخصياً لا أستطيع . فعندى أن السياسات والأحداث المعلنة كثيراً ما تكون شيئاً وتكون حقائق التاريخ شيئاً آخر ، أو فلنقل أن وقائع التاريخ أشبه شيء بجمال الجليد التي لا يظهر منها فوق سطح المحيط إلا ثمنها أما سبعة أيامها فهي دائمة غاطسة تحت الماء ولا يكتشفها الملاحون إلا بحسابات أخرى غير الرؤية المجردة .

وإذا كان هذا حالنا نحن المخضرين ، الذين عاصروا العهد البائد وعهد ثورة ١٩٥٢ فرأوا الأشياء من زاويتين ، فهو من باب أولى ينطبق على جيل الثورة أو أجيالها ، من فتحوا عيونهم وهم بعد في الرابعة عشرة على جمهورية تقوم على أنقاض الملكية أو فتحوا عيونهم وهم بعد في الرابعة عشرة على قعقة الانهيار الكبير في ١٩٦٧ ، حتى هؤلاء منهم من رأى المجد والهزيمة معاً ومنهم من لم يَرَ إلا الهزيمة وبدايات الانتصار ، ومن هؤلاء الشباب حشود محسودة كانت تلقن تلقيناً بالحقائق والأساطير ولم تعرف ما كان يعرفه توفيق الحكيم من حقائق مجردة من الأساطير ، فإن كان قد غاب عنها فلها من العذر ما ليس له ، فيجيل الثورة أو أجيالها يتعدى عليها مثلنا التاريخ لعبد الناصر وعهده لأنها

طرف في قضيته ، قريبة جداً من تجربته ، ناقصة في التوثيق والمستندات .

وقد أصدر مجلس الشعب لأسف الشديد في يونيو ١٩٧٥ قانوناً واجب الصدور ولكنه غير مدروس دراسة كافية بشأن تنظيم نشر وثائقنا القومية والتاريخية فجرّم نشر وثائق السياسة العليا والأمن القومي أو نشر فحواها قبل إنقضاء خمسين سنة إلا باذن من مجلس الوزراء .

وقد كان ينبغي أن يكون هذا القانون الخطير أكثر تفصيلاً ومحوطاً بضمانات حماية البحث التاريخي والعلمي بحيث لا يتحول إلى ستار حديدي يمكن أن تخجب وراءه حقائق التاريخ لا في الحاضر فحسب ولكن لخمسين سنة قادمة . وربما كان مفهوم الأمن القومي أكثر وضوحاً من مفهوم السياسات العليا وأجلد بالوقاية . فمن ذا الذي يحدد ما يدخل تحت باب السياسات العليا أو لا يدخل ؟ ومن الذي يحدد متى تصبح السياسة تاريخاً ومتى تظل سياسة ؟ وهل يجب أن يتضرر الشعب المصري أربعين سنة أخرى قبل أن يستطيع قراءة بحث تاريخي موثق عن حرب اليمن لماذا بدأت ولماذا انتهت وكيف بدأت وكيف انتهت وماذا كانت البواعث عليها أو الضرورات إليها ، وكم جندياً خسرنا فيها

وكم جنحهاً أضعنها عليها؟ ومثل حرب اليمن قرار الوحدة مع سوريا وقرار تأميم القناة وقرار تأميم البنوك والشركات وقرار إغلاق مضيق تيران الذي أفضى إلى حرب ١٩٦٧ وعشرون قراراً كلها عليا وكلها تمس السياسة العليا أو تمس أمن مصر القومي ، بل انه في ظل هذا القانون لن يستطيع مؤرخ لا يريد أن يطرق باب مجلس الوزراء أن ينشر بحثاً موثقاً من الجانب المصري عن حادث ٤ فبراير ١٩٤٢ قبل ٤ فبراير ١٩٩٢ أو عن قضية الأسلحة الفاسدة قبل ١٩٩٨ ، ولو أن مخالفًا خالف ونشر ما حظر القانون نشره فأقيمت عليه الدعوى العمومية بغية عقابه ، فهل قضااته هم المنوط بهم تحديد أن هذه الوثيقة أو تلك تتعلق بالسياسات العليا أو الأمن القومي أم أن المنوط بالتحديد سوف يكون مجلس الوزراء القائم وقت وقوع الاشكال؟ وبهذا المنطق لن يباح الآن لمؤرخ من غير ترجيح أن يوثق شيئاً أمام الدارسين إلا إذا كان قد وقع قبل وزارة أحمد زبور باشا عام ١٩٢٥ . وأخطر من كل هذا أن حظر النشر لا ينطبق على الوثائق وحدها وإنما ينطبق أيضاً على «فحوى» هذه الوثائق . ومعناه باختصار أنه ما من مؤرخ يستطيع على مسؤوليه أن يتعرض في آية صورة من الصور لشيء تقدر آية حكومة

قائمة أنه متصل بالسياسة العليا أو الأمن القومي قبل وفاة كل من شاركوا فيه وربما قبل وفاة أبنائهم كذلك . أليس هذا تحويلاً للتاريخ إلى سياسة ورفعاً للمسؤولية عن كل الجناة السياسيين وجناه الأمان القومي مدى حياتهم وحياة أبنائهم ما لم يكن للحكومة القائمة عندئذٍ رأي سيء فيهم ؟

لا يختلف إثنان في أننا بحاجة إلى قانون يحمي وثائق سياستنا العليا وأمننا القومي من الاستغلال بالنشر أو بغيره بما يضر مصلحة الوطن ، وإلى قانون آخر يردع من يخون أمانة وظيفته أو عمله أو اتصالاته فيذيع ما لا ينبغي أن يذاع . ولكن أمثال هذه القوانين تحتاج قبل إصدارها إلى عميق الدراسة المتأنية بل وإلى استنطalam آراء المؤرخين والفقهاء وإلى الاسترشاد بما تفعله الأمم الأخرى في هذا السبيل حتى لا يساء تفسيرها وتصبح في يد البوروكراتية المذعورة أداة كبت لحقائق التاريخ أو تصبح في أيدي الساسة المغرضين وسيلة تستر على الجرائم والأخطاء القومية .

وقد كان حرياً بالأستاذ توفيق الحكيم أن يتتبه إلى خطورة مثل هذا القانون الذي صدر على وجه العجلة في زمن سيادة القانون ، على الأقل لأن هذا القانون ينبعنا منذ الآن إلى أن سيادة القانون وحدها لا تكفي إلا إذا كانت القوانين نفسها

مدروسة ومنصفة وخدامة للصالح العام ، فإن لم تكن كذلك كانت كتلك الاجراءات الاستثنائية المرتبطة الكثيرة التي كانت تصدر في عهد عبد الناصر والتي أرفقت توسيع الحكيم حتى كتب عنها كتابه «عودة الوعي» .

ثانياً : إننا ، نحن معاصرى عبد الناصر ، كلنا مسئولون معه عن أمجاده وعن أخطائه جميعاً : مسئولون كل بحسب موقعه وعلمه . وهو بطبيعة الحال كان المسئول الأول والمسئول الأكبر لأنه كان في أعلى موقع وأقوى موقع في البلاد ، ولأن وسائل العلم بما كان يجري وبكافحة الحقائق من ثوابت ومتغيرات داخلياً وخارجياً كانت متاحة له أكثر مما كانت متاحة لأي مواطن آخر من معاصريه . ويليه في المسئولية الأقربون إليه من رجال الطبقة الحاكمة التي كان يتحقق بها أمجاده وأخطاءه على السواء . كل بحسب درجة قربه ونفوذه ، وكلما ارتفع موقع الإنسان ازدادت مسئوليته لأنه أقدر من غيره على أن يقول : «لا» في وجه الظلم والطغيان وسوء التقدير ، وهكذا حتى نصل إلى رجل الشارع الذي قد يبدو بلا حول ولا قوة ولا موقع إطلاقاً إلا البحث عن معيشته ، ومع ذلك فهو مشارك في المسئولية بدرجة كافية لأنه في حقيقته ليس مجردأ من كل حول أو

قوة ، فهذه الجماهير التي تبدو وديعة كالحملان هي التي تُموج أحياناً كالبخار وتهدأ أحياناً هدير أوقيانوس بالغضب المقدس أو بالعنف المدمر .

هذا عن مسئولية الموقع ، أما عن مسئولية العلم فهي أيضاً موزعة بدرجات متفاوتة . فليس من لا يعلم مثل من يعلم ، والمضللون بأجهزة الاعلام وبيكتابات الكتاب ويخطب الخطباء وزرهم أخف من العارفين بالحقائق . أقول وزرهم لأن هناك وزراً منها خف فهو لا يزال وزراً ، ففي كل فترات التاريخ تجري أكثر الأحداث وأهمها في العلن منها خفيت دوافعها ، لأن المجتمع نفسه هو مسرحها ، وفتررة عبد الناصر لا تستثنى من هذه القاعدة . فمن ذا الذي يستطيع أن يزعم ، حتى أبسط البسطاء من أبناء الشعب ، أنه كان يجهل باعتقال آلاف الأخوان المسلمين وألاف الشيوعيين وألاف الوفديين والمعارضين من كل صنف ولو ن على مدى حكم عبد الناصر ، ومن ذا الذي يستطيع أن يزعم أنه كان يجهل ما كان يفعله زوار الفجر وزبانية المعتقلات وقد كانت حديث الناس الصاحب أو الهامس في كل مكان . وهي لم تكتشف قبيل ١٥ مايو وإنما كانت جزءاً لا يتجزأ من قاموسنا السياسي على مدى ثمانية عشر عاماً .

وهي لم تمس باشوات القصور فحسب وإنما مسّت المثقف والموظف والتاجر والعامل والفلاح وكان لكل حي أو قرية منها نصيب . ومن ذا الذي يستطيع أن يزعم أن الجماهير أو الأفراد كانت « دائئراً » تستنكر وتستنفر كلما سمعت بإهدار حقوق الإنسان أو بارتكاب جسيم الأخطاء ؟

نعم ، لقد كان هناك « بعض » الناس يستنكرون ويستنفرون « بعض » الأحيان كلما سمعوا بإهدار حقوق الإنسان أو بارتكاب جسيم الأخطاء ، أما الأغلبية الكافية فقد كانت دائئراً بين ساكتة وراضية ومصفقة لنفس هذه الأخطاء الناصرية التي نندبها اليوم . وسواء سكت المرء أو رضي أو صفق مقابل خمسين قرشاً أو بالاقتناع أو من فرط الهمج فالنتيجة واحدة منها اختلفت الدوافع ، فاختلاف الدوافع يحدد درجات المسؤولية ولكن لا يغير النتيجة . وأنا شخصياً أعتقد - وقد أكون خطئاً - من ملاحظاتي لحركة الرأي العام المصري أن القبول الكافي أحياناً والقبول الساحق أحياناً أخرى كان السمة السائدة في الرأي العام المصري لكثر ما إنخدع عبد الناصر من قرارات صائبة أو خطأه بعد إنتصاره في معركة تأميم قناة السويس عام ١٩٥٦ ، ذلك الانتصار الذي برع به بطلاً قومياً ليس فقط

عند الشارع المصري ، ولكن في العالم العربي وفي العالم الثالث كله .

أما ما قبل ذلك فحديثه هو حديث أزمة مارس ١٩٥٤ التي تحدد فيها بجيلاً الثورة نظام الحكم في مصر . فمن إستطاع أن يحدد مدى « القبول العام » لعبد الناصر قبل أن يظهر « نظامه » في ١٩٥٦ إستطاع أن يبيت في شرعية ثورة ١٩٥٢ . وفي رأيي المتواضع أن عبد الناصر وثورة ١٩٥٢ جملة ظلت « في الميزان » حتى انتصارها في تأميم القناة تؤيدتها الجماهير لإقامة النظام الجمهوري ولقوانين الاصلاح الزراعي ولاندفاعها نحو التمصير والتصنيع وبناء جيش وطني ، وتعارضها الجماهير لنزعو عنها للحكم المطلق ولانفصال السودان ولارتباطها بالدفاع المشترك في إتفاقية الجلاء ( إتفاقية جمال - هيد في ١٩٥٤ ) .

وإذا اتفقنا على أننا جميعاً مسئولون عن أمجاد عبد الناصر وأخطائه ، كل بحسب موقعه وعلمه ، برز سؤال غایة ما يكون في الأهمية وهو : ما مدى مسؤولية الكتاب والفنانين - من أدباء وصحفيين وأساتذة في الجامعات وشعراء ومغنين وملحنين ومصوريين ومثالين - عما كان لعهد عبد الناصر من سمات رائعة وسمات بشعة ؟ وفي رأيي أن مسؤوليتهم في

ذلك أكبر من مسئولية الطبيب أو المهندس أو الصيدلي أو موظف الحكومة والبنوك والشركات الخ . . . ومع الكتاب والفنانين تدخل طائفة المعلمين والوعاظ الدينيين وكل من اخذ الكلمة أداة للتعبير عنها في نفسه أو لتغيير آراء الناس فهو لاءً جمِيعاً يمكن أن نطلق عليهم بدرجات متفاوتة لقب « الدعاة » ، ونحن بالطبع لا نتحدث عن الكتاب والفنانين الذين يتحدثون عن الحب والغرام ومشاكل القلب الانساني فهو لاءً من أهل الفن والأدب الذين رفع عنهم التكليف الاجتماعي إلا في حدود الأداب العامة والأخلاق العامة ، والحكم على إنتاجهم ينبغي أن يكون بالمعايير المهنية المأئولة . ومع ذلك فآداب الترفيه وفن الترفيه كثيراً ما يستخدم استخداماً سياسياً كلعبة الكرة ومبادل الجنس ودروشة الدين ، وبالتالي فهو يخضع للحساب السياسي والاجتماعي .

وإذا نحن نتحدث عن الأدباء والفنانين الذين يتزمون بقضايا المجتمع وغاياته ، لا فرق في ذلك بين توفيق الحكيم صاحب « الأيدي الناعمة » و« السلطان الحائر » وأم كلثوم صاحبة « ثوار ثوار » وعبد الوهاب صاحب « يا حبيب الكل يا ناصر » وصلاح جاهين صاحب « والله زمان يا

سلاحـي » وكل من خطـةـنا كلـمةـ تـؤـيدـ أوـ تـنـقـدـ ماـ كانـ يـجـريـ فيـ عـهـدـ عـبـدـ النـاصـرـ . هـؤـلـاءـ «ـ الدـعـاـةـ »ـ الـفـنـيـونـ وـالـأـدـبـيـونـ تـقـعـ عـلـيـهـمـ مـسـؤـلـيـةـ خـاصـةـ أـكـبـرـ مـنـ مـسـؤـلـيـةـ الـمـوـاطـنـيـنـ العـادـيـنـ لـأـنـهـمـ يـتـصـدـوـنـ لـقـيـادـةـ الـمـوـاطـنـيـنـ العـادـيـنـ فـكـرـيـاـ ،ـ وـمـسـؤـلـيـةـ الـقـائـدـ أـكـبـرـ مـنـ مـسـؤـلـيـةـ الـمـقـودـ ،ـ وـمـعـ هـذـاـ فـمـسـؤـلـيـةـ هـؤـلـاءـ «ـ الدـعـاـةـ »ـ أـقـلـ مـنـ مـسـؤـلـيـةـ أـبـنـاءـ الـطـبـقـةـ الـحـاكـمـةـ لـأـنـ عـلـمـهـمـ مـهـمـاـ كـانـ كـبـيرـاـ وـأـشـرـهـمـ مـهـمـاـ كـانـ فـعـالـاـ فـهـمـ لـاـ يـشـغـلـوـنـ مـوـقـعـاـ مـعـيـنـاـ يـجـعـلـهـمـ يـلـزـمـوـنـ النـاسـ بـأـرـائـهـمـ وـيـتـفـسـيـرـاـتـهـمـ وـيـتـحـلـيـلـاـتـهـمـ .ـ بـلـ وـرـبـماـ كـانـ الـمـوـظـفـ الصـغـيرـ الـذـيـ يـرـأـسـ جـنـةـ الـاستـفـتـاءـ وـيـعـدـ نـتـيـجـةـ الـمـوـافـقـيـنـ بـأـنـهـاـ ٩٩,٩ـ أـقـوـىـ مـوـقـعـاـ وـأـكـبـرـ مـسـؤـلـيـةـ عـنـ مـسـارـ الـمـجـتمـعـ مـنـ طـهـ حـسـينـ أـوـ تـوـفـيقـ الـحـكـيمـ ،ـ وـلـاـ بـجـالـ هـنـاـ لـلـحـدـيـثـ عـنـ الـاـكـرـاهـ فـيـ التـمـيـزـ بـيـنـ الصـغـيرـ وـالـكـبـيرـ فـيـ مـسـتـوـيـاتـ الـمـسـؤـلـيـةـ ،ـ لـأـنـ الـاـكـرـاهـ إـنـ وـقـعـ فـهـوـ وـاقـعـ عـلـىـ الـكـبـيرـ وـعـلـىـ الصـغـيرـ جـمـيـعـاـ .ـ وـالـصـغـيرـ لـيـسـ بـحـاجـةـ إـلـىـ عـلـمـ أـفـلاـطـوـنـ وـأـرـسـطـوـ لـيـعـرـفـ أـنـ التـزـوـيرـ وـالـكـذـبـ وـبـيـعـ الـهـتـافـ لـقـاءـ رـبـعـ جـنـيـهـ وـتـعـذـيبـ الـمـعـتـقـلـيـنـ الخـ .ـ .ـ .ـ مـنـافـ لـدـيـنـهـ وـذـمـتـهـ وـشـرـفـهـ وـوـطـنـيـتـهـ ،ـ بـلـ وـمـنـافـ لـأـدـمـيـتـهـ .ـ الـمـسـأـلـةـ أـعـقـمـ مـنـ كـلـ هـذـاـ ،ـ لـأـنـهـ مـرـتـبـةـ بـعـلـمـ الـاجـتمـاعـ وـيـعـلـمـ النـفـسـ الـاجـتمـاعـيـ .ـ

ثالثاً : إن كل كلام حول مسئولية المواطنين عن نظام من النظم لا معنى له إلا إذا اقتنى بالكلام عن حرية الاختيار في القول والفعل . فمسئوليية الكتاب والفنانين حيث لا رقابة ، أكبر من مسئوليتهم بعد فرض الرقابة على ما يكتبون وما ينشئون وما يؤدون . ومسئوليية الكتاب والفنانين قبل تأمين الصحافة أكبر من مسئوليتهم بعد تأمينها ، وإذا كنا نرى بعض الخطباء ينادون اليوم - حيث لا قهر ولا خوف باتفاق الناس - بانتخاب الرئيس السادات رئيساً للجمهورية مدى الحياة ، علي غير ما رسم الدستور ، ( وهو شيء غير تجديد انتخابه الذي أرجو أن يتم ليتم السادات ما قد بدأ من سياسة « خذ وطالب » ) فمسئوليتهم أكبر من مسئولية نظرائهم من المتربيين الذين كانوا ينادون بانتخاب الرئيس عبد الناصر رئيساً للجمهورية مدى الحياة في ظل القدر الذي حدثنا عنه توفيق الحكيم في كتابه « عودة الوعي » . ففي إنتخاب الرئيس مدى الحياة معنى واضح من عودة الملكية . ومسئوليية المهدد في رزقه ورزق عياله في جميع العصور والظروف أقل من مسئوليية المهدد في ترف ال متربفين . ومسئوليية الجندي الذي يقوم نظام حياته على إطاعة أوامر الرؤساء ولو كانت منافية للقوانين أقل من

مسئولة المدعي الذي يقوم نظام حياته على إطاعة القوانين قبل إطاعة أوامر الرؤساء بل وعلى عدم إطاعة أوامر الرؤساء إلا إذا كانت غير منافية للقوانين . وهناك طبعاً حد أدنى من المسؤولية يشترك فيه جميع البشر حيث لا طاعة لخلوق في معصية الخالق ، وحيث معصية الخالق واضحة المعنى للكافة من بني الإنسان .

والبحث في مبدأ المسؤولية يتنهي بنا إلى طرح هذه الأسئلة التي لم يطرحها توفيق الحكيم عن عهد عبد الناصر وهي : هل فقد المصريون حقاً حرية الاختيار خلال ثمانية عشر عاماً من الثورة ، أو على الأصح من ٢٣ يوليو ١٩٥٢ إلى ١٥ مايو ١٩٧١ ؟ فإن كانوا قد فقدوها ، فمتى فقدوها ؟ وكيف حدث ذلك ؟ ومن كان المتسبب أو المتسببون في ذلك ؟ وهل كانت كل هذه الأعوام متساوية في إنعدام حرية الاختيار ؟ وهل كان كل المواطنين متساوين في إنعدام حرية الاختيار ؟ وهل كان الشعب أسير عبد الناصر أو طبقة من طبقاته أم كان عبد الناصر أسير الشعب أو طبقة من طبقاته ؟ أم ترى هل كان عبد الناصر والشعب المصري أسرى قوى عالمية أعمى من قدراتها جعلت سعيهما لتحرير الارادة ومارسة حرية الاختيار كسيزيف دائراً في حلقة

مفرغة ، كلما دفع صخترته الى القمة تدحرجت الى السفح  
وكان عليه دفعها من جديد ؟

كل هذه الأسئلة كان ينبغي أن يطرحها بأمانة وهدوء  
توفيق الحكيم وكل من تعرضوا لعبد الناصر وعهده ، وأن  
يحيبوا عليها ما أمكنهم بأمانة وهدوء . أما توفيق الحكيم فقد  
اتخذ الطريق السهل وهو التسليم بأننا كنا مجردين من الإرادة  
وحرية الاختيار ، وأننا فقدنا الإرادة وفقدنا حرية الاختيار  
لأننا فقدنا الوعي ، وأننا فقدنا الوعي لأن ساحراً فذاً نؤمننا  
ونؤمّن حكم حكمائنا تنويًا مغناطيسياً وسار بنا في مسارات لا  
ترضى بها الأرض ولا السماء ونحن لم نسترد وعينا إلا بعد  
أن مات الساحر في ٢٨ سبتمبر ١٩٧٠ ثم خرج من المسرح  
آخر أوّانه في ١٥ مايو ١٩٧١ ، وكأنما الرئيس السادات لم  
يكن واحداً من أوّانه ، وكأن ما هو موجود الآن مقطوع  
الوشائج من جميع الوجوه بما قد كان .

ربما ، ولكن في تقديرني المتواضع انه طالما أن الاتحاد  
الاشتراكي والقطاع العام باقيان فالحاضر ليس إلا استمراراً  
للماضي ، استمراراً مصححاً أو معدلاً ، ولكنه إستمرار .  
حتى الكلام عن دولة المؤسسات طرحة عبد الناصر على  
الشعب المصري بعد هزيمة ١٩٦٧ في بيان ٣٠ مارس كبدليل

لدولة الأفراد التي أفضت بنا إلى المهزيمة ، وفي تصوري أن الرئيس السادات لم يفعل في ١٥ مايو إلا أنه ترجم هذا الوعد إلى واقع بتصفيته ما يسمى مراكز القوى ، وهو في حقيقته حكم المالك المصلية بلغة الجبرقى . . . وكل ما نرجوه هو ألا يفرز النظام ، الباقى في جوهره ، مالك وستانجق جدداً يتساندون للسيطرة على مؤسسات الدولة فإذا حكم القانون هباء من جديد .

رابعاً : جدير بنا أن نتفق ، على الأقل من حيث المبدأ ، على أن واجب الكاتب ، قبل أي مواطن آخر ، ألا يتنتظر حتى يموت صاحب الدولة لكي يحاسبه حساب الملوك ، وإنما على الكاتب ، قبل أي مواطن آخر ، أن يحاسب ولي الأمر أثناء حياته وهو يلي الأمر ما استطاع إلى ذلك سبيلاً ، حتى يصبح الحساب نقاشاً يمكن أن تنصلح به الأمور ، فليس لحساب الموق جدوى غير حكم التاريخ ، أما مناقشة الأحياء فهي وحدتها التي تصحيح الحاضر أولاً بأول . فمن له إعتراض على شيء مما يجري في عهد الرئيس السادات فليتقدم ، وإنما فليصمت صمتاً طويلاً . . . لأنه بسكته يصبح شريكاً في المسئولة .

وحشا الله أن أقصد أن توافق الحكيم ، كما اتهمه

خصوصه ، قد إنترض حتى مات عبد الناصر ليقول كلمته ، فتوفيق الحكيم كان في طليعة الكتاب الشرفاء فقال كلمته في أوج عهد عبد الناصر : قالها في « السلطان الحائز » و قالها في « بنك القلق » ، و قالها في بعض أعماله الأخرى ، ولكنه قالها بطريقته الخاصة مخففة ملطفة مغلفة في أكثر الأحيان بحيث أمكن تأويلها على الوجهين ، ولم تتم مواجهة حقيقة بينه وبين عبد الناصر كما حدث للكثيرين من زملائه وأبنائه في القلم ، إلا في خطابه الشخصي إليه عام ١٩٧٠ .  
اعتراضًا على تعيين الأستاذ محمد حسين هيكل وزيرًا للإعلام . ولكن توفيق الحكيم أيضًا كثير من الكتاب الشرفاء قال مع كل كلمة كلمات في التوطيد لعبد الناصر ونظامه ، فإن كان في نظام عبد الناصر ما يدين بهم جميعاً مدانون معه ، أو فلننقل نحن جميعاً مدانون بدرجات متفاوتة .

فهل رأيت إلى أي مدى يصعب علينا نحن معاصرى عبد الناصر أن « نؤرخ » له ولعصره ؟ وإذا كنا لا نستطيع أن نؤرخ له فكيف نحاكمه ونحكم عليه ؟ فإن كان عصره جريمة فهل نحن قضاة أم شركاؤه في الجريمة ؟ أم ترانا كنا مجرد شهود رؤية لا نملك دفعاً ولا نفعاً ؟ ترى هل كان

هناك صلاح نصر واحد ألم أنه كان في قلب كل منا صلاح  
 نصر صغير قابع في الأعمق هو الذي جعل السجان الأكبر  
 يستفحـل ويستفحـل حتى عاش كل منا في سجن ولو بغير  
 أسوار؟ ترى هل هيأجـنا هو هيـاجـ المـسـخـ كالـبـيـانـ حينـ يـرـىـ  
 وجهـهـ فـيـ الـمـرـآـةـ؟

أما أنا فأـرـىـ الـأـمـرـ فيـ غـاـيـةـ التـعـقـيـدـ وـلـاـ يـحـلـ تعـقـيـدـهـ أنـ  
 يـقـوـلـ كـلـ مـنـاـ لـلـجـيـلـ الـحـاضـرـ وـلـسـتـقـبـلـ الـأـجيـالـ:ـ عـفـواـ فـقـدـ  
 كـنـتـ نـائـمـ بـاسـتـهـوـاءـ هـذـاـ السـاحـرـ الـعـجـيـبـ وـلـمـ أـفـقـ إـلـاـ حـينـ  
 وـجـدـتـ نـفـسـيـ فـيـ قـاعـ هـاوـيـةـ ١٩٦٧ـ.ـ فـأـقـدـامـ إـسـرـائـيلـ لـاـ  
 تـزـالـ تـدـنـسـ أـرـضـ سـيـنـاءـ مـنـذـ ١٩٦٧ـ،ـ وـلـنـ يـجـدـيـ أـنـ نـقـولـ  
 لـبـيـنـاـ:ـ لـقـدـ مـرـ فيـ بـلـادـنـاـ سـاحـرـ مـشـعـوذـ لـاـ نـعـرـفـ مـنـ أـيـنـ أـتـىـ  
 وـلـاـ كـيـفـ أـلـقـىـ عـلـيـنـاـ بـطـلـاسـمـهـ غـلـالـةـ مـنـ النـومـ الـعـمـيقـ  
 فـأـضـعـنـاـ جـزـءـاـ مـنـ أـرـضـ الـوـطـنـ.ـ عـنـدـئـلـ سـوـفـ يـقـوـلـ بـنـونـاـ:ـ  
 إـذـاـ لـمـ يـكـنـ لـدـيـكـمـ عـذـرـ خـيـرـ مـنـ هـذـاـ فـاصـمـتـوـ صـمـتـ  
 الـقـبـورـ.

## الدكتاتور

أرجو ألا يكون أحد قد فهم من مقدمة كلامي في تحليل كتاب «عودة الوعي» لـ توفيق الحكيم أنني من دراويش الناصرية لمجرد أنني حاولت أن أبين أن محاكمة عبد الناصر تاريخياً ليست في أيدينا لأننا معاصروه ولأننا بمعنى من المعاني شركاء له في بعض ما فعل أو في أكثر ما فعل بل أكثر من هذا ففي التحليل النهائي ربما كنت شخصياً أكثر إعترافاً على فلسفة الناصرية ومنهجها من توفيق الحكيم نفسه لبعض ما ساق من أسباب ولغير ما ساق من أسباب.

ومع ذلك فقد وجدتني في مواقف عديدة أؤيد مواقف عبد الناصر عن إقتناع تام بمثل ما وجدتني في مواقف عديدة أرفض مواقف عبد الناصر عن إقتناع تام ، ولم أكن في أي وقت من الأوقات أعيش في وهم أو أتلقي ما يجري فاقد الوعي منوماً بمعنطيسية هذا الساحر الغريب . وقد كان لهذا الرفض والقبول بعض الصلة بما لقيته من عنت بلغ أحياناً مبلغ التنكيل أو تسامح بلغ أحياناً مبلغ السماحة خلال حكم عبد الناصر .

والآن فلتنظر موضوعياً إلى اعترافات توفيق الحكيم على عبد الناصر ونظامه وهي الاعترافات التي بلورها في آخر كتابه «عودة الوعي» ولم يستطع الأعراب عنها بصرامة إلا بعد عشرين سنة من قيام الشورة ، أو على الأصح بعد ١٥ مايو ١٩٧١ . وهذه الاعترافات في جوهرها مؤسسة على أن ثورة ١٩٥٢ إنتهت بنظام دكتاتوري يقوم على الحكم المطلق : « كذلك الحال في ثورة ١٩٥٢ فقد أدت مهمتها باعتلاء زعيمها رئيساً للجمهورية واستقرار هذا النظام الذي جعل رئاسة الجمهورية رئاسة مطلقة ... هذا النظام الدكتاتوري في جوهره وحقيقة هو الذي هزته الهزيمة هزا وصفه الرئيس بأنه شرخ . وكان طبيعياً أن يتسع الشرخ وينهار النظام . وما حدث بعد ذلك حتى اليوم يعتبر من قبيل التقلصات العصبية العاطفية أو يعتبر من قبيل الدوار الذي يصاحب الوهم إذاناً بميلاد مصر جديدة » .

ومعنى هذا أن ثورة ١٩٥٢ عند توفيق الحكيم انتهت بحل مجلس قيادة الثورة والاستفتاء على الدستور في يناير ١٩٥٦ الذي انتخب بموجبه جمال عبد الناصر أول رئيس للجمهورية الرئيسية في مصر . ولا يأس أبداً من أن نقبل تعريف توفيق الحكيم للثورات بأنها « تنتهي عادة بمجرد

تحويلها إلى نظام حكم رسمي » ، وهو يعدد الأمثلة على ذلك بقوله : « وكذلك الثورة الفرنسية انتهت وأدت مهمتها بتحول فرنسا إلى نظام حكم إمبراطوري في عهد نابليون ، والثورة الروسية أدت مهمتها بعد أن تسلم لينين السلطة واستقر نظام حكمه على نحو ثابت . . . بل إن الثورة الإسلامية كانت قد أدت مهمتها باستقرار معاوية في الحكم وتحولها في عهد الأمويين إلى نظام ملكي وراثي » . فتفريق الحكيم إذن يفرق بين « الثورة » و« النظام » الذي تتمحض عنه هذه الثورة .

وقد أراد أن يطبق نفس هذه القاعدة على ثورة ١٩١٩ ولكنه جانب الصواب : « ثورة ١٩١٩ مثلاً إنتهت بعد أن أدت مهمتها باستقرار نوع من الحكم الملكي البرلماني وتعيين زعيمها سعد زغلول رئيساً للوزراء » ، وهو قد جانب الصواب لأن النظام الملكي البرلماني ، أو ما يسمى عادة بـ « الملكية المقيدة » أو « الملكية الدستورية » أطیبع به بتوافق العرش والإنجليز في نفس السنة التي ولد فيها هذا النظام (١٩٢٤) بإقامة دكتاتورية أحمد زیور باشا (١٩٢٤ - ١٩٢٥) ثم دكتاتورية محمد محمود باشا (١٩٢٧ - ١٩٢٩) ، ثم دكتاتورية صدقی باشا وعبد الفتاح يحيى باشا

وتوفيق نسيم باشا ( ١٩٣٥ - ١٩٣٠ ) ثم دكتاتوريات محمد محمود باشا وحسن صبري باشا وإسماعيل سري باشا ( ١٩٣٨ - ١٩٤٢ ) ، ثم دكتاتوريات أحمد إبراهيم عبد الهادي باشا ( ١٩٤٤ - ١٩٤٩ ) . ولم تمارس مصر نظام الملكية المقيدة أو الملكية الدستورية إلا شهوراً في ١٩٢٤ أيام حكم سعد زغلول ، وشهوراً في ١٩٢٧ أيام حكم مصطفى النحاس خليفة سعد زغلول ، وشهوراً في ١٩٣٠ أيام حكم مصطفى النحاس ، وسنة ونصف ( ١٩٣٦ - ١٩٣٧ ) أيام حكم مصطفى النحاس ، وستان ( ١٩٥١ - ١٩٥٠ ) أيام حكم مصطفى النحاس . أى أن مصر لم تحكمها وزارات دستورية تمثل الأغلبية الشعبية بين ثورة ١٩١٩ وثورة ١٩٥٢ ( نحو ثلاثة سنين ) إلا فترة خمس سنوات . أما الثلاث سنوات من حكم الأغلبية الوفدية أثناء الحرب العالمية الثانية ( ١٩٤٢ - ١٩٤٤ ) فمن الصعب وصفها بالدستورية رغم قمع الوفد الحاسم بالأغلبية الشعبية ، لأن الانجليز تدخلوا يومئذ لاكرراه الملك على إحترام الدستور ( ! ) بغية إستقرار مصر أثناء قتالهم مع الألمان بين العلمين والحدود الليبية .

وقد كان يكون توفيق الحكيم على صواب - في حدود منطقه الخاص - لو أن سعد زغلول وخليفته مصطفى

النحاس زعيم الأغلبية الشعبية التي لا لبس فيها ، تركا  
ليحكم مصر بوجب دستور ١٩٢٣ ، حتى تنفس من حوالها  
الأغلبية الشعبية بأصوات الجماهير نتيجة لأخطائهم ، كما  
حكم نابليون فرنسا نتيجة للثورة الفرنسية ، وكما حكم لينين  
وستالين روسيا نتيجة للثورة البلشفية ، أما حل كل برلمان  
وفدي الأغلبية بمرسوم ملكي وإقامة الدكتاتورية تلو  
الدكتاتورية فلم يكن يدل على إستقرار نوع من « الحكم  
الملكي البرلاني » الذي أسفرت عنه ثورة ١٩١٩ . ومع ذلك  
فلا نابوليون ولا لينين ولا ستالين كانت لهم . أغلبية سعد  
زغلول الشعبية قبل استيلائهم على الحكم . وهم لم يصلوا  
إلى الحكم بأصوات الجماهير .

وقد تمثّلت قليلاً مع الأستاذ توفيق الحكيم لأن كل من  
يعرف شيئاً عن تاريخ مصر يعرف أن « مهمة » ثورة ١٩١٩  
لم تكن الثورة على الملك (السلطان) فؤاد وحده ، بل  
كانت بصفة أساسية الثورة لاجلاء الانجليز عن مصر  
والسودان . الاستقلال والدستور كانا يومئذ جناحي الحرية  
في الخارج والداخل ، وقد عرف المصريون بصيرتهم  
السياسية الناضجة يومئذ أنه لا كبح للاستعمار إلا بکبح  
الملك حليف الاستعمار وأداته كلما حدثت مواجهة بين

ss

سلطات العرش وسلطات الأمة . فقد كنا يومئذ نقاتل معركة الديموقراطية جنباً إلى جنب مع معركة التحرير الوطني ، قال الملك وقالت معه الأرستقراطية : العرش مصدر السلطات ، وقال سعد زغلول وقالت معه الأمة : بل « الأمة مصدر السلطات » و« الحق فوق القوة ، والأمة فوق الحكومة » .

لقد كانت مأساة ثورة ١٩١٩ أنها كانت تملك الحق ولا تملك القوة لتحقيق الاستقلال الوطني والحكم الديمقراطي ، لأنها كانت ثورة مدنية ، ولأنها كانت ثورة تحارب في جبهتين : تحارب الانجليز وتحارب العرش وطبقته الأرستقراطية . أما ثورة ١٩٥٢ فقد كانت ثورة قوية عرفت طريقها منذ البداية فأطاحت بالملكية والاقطاع منذ البداية فنجحت في إقرار نظامها ، ولكن مأساتها أنها استمرت في استخدام القوة القاهرة بعد أن حققت هدفيها الأساسيين وهو تصفية الملكية والاقطاع وتصفية الاحتلال الأجنبي ، لأن النظام الذي تم خضوعه لثورة ١٩٥٢ أو جاءت ثورة ١٩٥٢ لتحقيقه كان لا يمكن تحقيقه إلا بالقوة القاهرة ، إلا وهو نظام التحالف الطبقي . فلممنع الاختلاف والتشاحن بين الطبقات في المجتمع المصري ، أو لتحقيق ما يسمى

بالسلام الاجتماعي ، كان لا مناص من قيام نظام عبد الناصر بدور عسكري البوليس ، وهو الآن ، ومنذ ١٥ مايو ، يحاول أن يقوم بدور القاضي دون أن تكون لديه الوسائل لمعرفة الجاني والمجنى عليه غير أدواته من البيروقراطية السياسية . وقد حدث تقدم بالفعل ولكننا لازال داخل دائرة نظام عبد الناصر طالما بقيت نظرية تحالف قوى الشعب العاملة أساساً لكيان المجتمع المصري .

كذلك تمشيت قليلاً مع الأستاذ توفيق الحكيم حيث يقول إن كل ثورة تؤدي مهمتها « باعتلاء زعيمها » <sup>دست</sup> الحكم . فالحقيقة أن كل ثورة تؤدي مهمتها بإقرار النظام الذي جاءت لتسوده وليس مجرد تسليم السلطة العليا لفرد من الأفراد . وإذا كان لكل ثورة - وهذا طبيعي - زعيم يقودها فتتحول إليه مقاليد الأمور كما حدث في ثورة ١٩١٧ الروسية وفي ثورة ١٩١٩ المصرية ، أو يقود أحد تياراتها الرئيسية كما حدث في الثورة الفرنسية (١٧٨٩) وفي ثورة ١٩٥٢ بيروز نابوليون وعبد الناصر بعد سنوات من تلاطم التيارات الثورية ، فمن الطبيعي أيضاً أن تتجسد في هذا القائد إرادة هذه الثورة أو هذا التيار الغالب وتتحول به ثورة إلى « نظام » . أما طرح الأمور على أن الشورات تقوم

لنقل السلطة من يد زعيم الى يد زعيم آخر ، فهو قول نابع من فلسفة تشاورية لا تفرق بين « الثورة » و « الانقلاب » وتتصور حركة التاريخ مجرد صراعات فردية على السلطة بين كباش تناحر على قيادة القطيع ، لا فرق في ذلك بين الأبطال القوميين ورؤسae العصابات . وهو يذكرنا بقول الموري المشائم :

### أنا هذه المذاهب أسبا ب بجذب الدنيا الى الرؤساء

وهذه النظرة في حقيقتها تدل على الموقف الفكري الفريد الذي يقفه توفيق الحكيم من « الثورة » ومن « النظام » جمعاً . فتشخيص توفيق الحكيم لثورة ١٩١٩ يدل على أنه يؤيد هذه الثورة بينما يعارض النظام الذي تخضت عنه وهو نظام الملكية المقيدة أو الملكية الدستورية .

فهو مع اعترافه بأن جماهير الشعب المصري التفت حول سعد زغلول معتبراً عن أمانها وقادداً لحركتها، كان يرى أن سعد لا صفة له في مفاوضة الانجليز في استقلال مصر : « وطلبت الحكومة البريطانية أن يكون المفاوض المصري ذا

صفة رسمية مثل رئيس الحكومة المصرية ، لأن الطرف البريطاني سيكون هو أيضاً ذا صفة رسمية . ولكن سعد زغلول أصر على أن يكون هو المفاوض باعتباره « زعيم الأمة » . وفي رأي توفيق الحكيم أن سعداً قد أخطأ وكان ينبغي عليه « أن يترك عدلي يكن يذهب ويفاوض ويأتي بنتيجة مفاوضته ويعرضها على الأمة بزعامة سعد زغلول ، وله عندئذٍ أن يرفض أو يقبل » .

ولم يسأل توفيق الحكيم نفسه هذا السؤال : إذا لم تكن لسعد زغلول صفة رسمية تؤهله لفاوضة الانجليز باسم المصريين لأنه مجرد زعيم شعبي ، فماذا كانت صفتة في مطالبة رئيس الوزراء أن يعرض عليه نتائج مفاوضاته مع الانجليز ، ولا سيما أن مصر لم يكن فيها يومئذ دستور ولا برلمان يقوده زغلول ، وإنما كل ما كان فيها حكومة عينها الملك وشعب يقوده من الشارع سعد زغلول ؟ ثم ما هذه القدسية التي كانت لزعيم الارستقراطية الوطنية عدلي يكن حتى نفترض أنه كان أحق برئاسة الوزارة من سعد زغلول زعيم الأمة كلها ، وماذا كان يمكن السلطان فؤاد من إسناد الوزارة إلى سعد زغلول ليمثل البلاد رسمياً كما كان يمثلها فعلياً ؟ فهو أن سعد زغلول كان زعيم أصحاب الجلالib

## الزرقاء (أي الفلاحين) وبينهم العاملين في المدن المصرية؟ . . .

وفي رأي توفيق الحكيم أن سعد زغلول كان ينبغي أن يقتدي بعصفوفى كمال أتاتورك الذى لم يذهب بنفسه ليفاوض الحلفاء فى أوروبا بل أوفد عصمت أينونو ليفاوضهم مبقياً فى يديه حق الفيتور. وهو منطق معكوس لأن كمال أتاتورك كان سيد بلاده القابض على السلطة الفعلية والذى يملك أن يوافق أو لا يوافق، بينما كان سعد زغلول مجرد زعيم جماهيري بلا حول ولا سلطان، يسجن وينفي المرة بعد المرة فلا يتحرك له إلا الشارع المصرى. وقد كان منطق توفيق الحكيم ليكون سائغاً لو أن سعد زغلول كان رئيساً لجمهورية مصر، عندئذٍ كان يمكنه أن يوفد لفاوضة الانجليز من كان يطمئن إلى رشده وقوته شكيته معاً.

و واضح من هذا أن توفيق الحكيم كان مؤمناً بشورة 1919 في وجهها الاستقلالي، أي في حركتها ضد الانجليز، ولكنه لم يكن مؤمناً بها في وجهها الدستوري، أي في حركتها لنقل السلطة من يد الأرستقراطية إلى يد الطبقات الشعبية: وهو موقف الارستقراطية الفكرية التي تعشق الحرية ولكن تخاف عاطفة الجماهير، وعندما كما

يقول أفلاطون في محاورة «تيماؤس» : «العقل وحده حر» .

وهذا نفسه على وجه التقرير كان موقف توفيق الحكيم من ثورة ١٩٥٢ . كان توفيق الحكيم متعاطفاً مع ثورة ١٩٥٢ على الأقل حتى خرج منها نظام عبد الناصر في ١٩٥٦ ، فواضح من كتابه «عودة الوعي» أنه كان متھمماً كأكثراً المصريين لقانون الاصلاح الزراعي في ١٩٥٢ ، متھمماً كأكثراً المصريين لالغاء الملكية في ١٩٥٣ ، راضياً في تحفظ بعض المصريين باتفاقية الجلاء في ١٩٥٤ ، «لأن العبرة بالتحرك والالتفات إلى بناء نهضة مصر . كذلك نعرف أن توفيق الحكيم كان «أول المتھمين» لتأميم القناة رغم ما اكتنفه من مخاطر ، ولكن ساءه أن تحول أبواب الثورة هزيمتنا في ١٩٥٦ إلى انتصار وخداع الشعب بالأكاذيب .

... متى إذن بدأت خيبة أمل توفيق الحكيم في عبد الناصر ؟

نحن نعرف من كلامه أنه ظل حتى شتاء ١٩٦٠ - ١٩٦١ يرسل برقىيات التأييد لعبد الناصر . وحتى فترة إنعقاد اللجنة التحضيرية في ذلك التاريخ تمھيداً للمؤتمر

الوطني للقوى الشعبية الذي عرض عليه الميثاق في ١٩٦٢ ، كان توفيق الحكيم يرى في عبد الناصر نموذجاً للحاكم الديمقراطي المبدأ من الدكتاتورية . فقد كان عبد الناصر يحضر مناقشات اللجنة التحضيرية « وقد أعجبني في هذه المناقشات روح الحرية . وكان الجدل يعتمد أحياناً بين بعض الأعضاء وجمال عبد الناصر رئيس الجمهورية ، حول مفهوم الديمقراطية ، وقد ظهر عبد الناصر في تلك المناقشات المحتملة واسع الصدر طويلاً الصبر ، يدلي رأيه ونشرحه ويتلقي المعارضة القوية بحجج أمام حجاج دون تبرم أو ضجر ، حتى استبانت وجهات النظر ، وقوى عندي الأمل في اتجاه الحكم في مصر الاتجاه الصحيح » . فلم يتمالك توفيق الحكيم أن أرسل إلى عبد الناصر برقية يقول فيها أنه رأى « صورة جديدة لمصر تتشكل أمامي » ، وهذه هي المناقشات - للحق والتاريخ - التي قال فيها عبد الناصر خالد محمد خالد عندما ترافق عن الديمقراطية الليسرالية : « أليس ذلك كاكبي » (!) منتهي الديمقراطية .

فلما اجتمع المؤتمر الوطني للقوى الشعبية ( الذي يسميه توفيق الحكيم خطأ بالمؤتمر القومي ) لمناقشة الميثاق في مايو ١٩٦٢ . فوجيء توفيق الحكيم بتطور جديد : « وإذا

المناقشات فيه قد اختفت ، وإذا الأعضاء الذين كانوا يناقشون في الديمقراطية المطلوبة لزموا الصمت المطبق لا في المؤتمر وحده ولكن في الحياة العامة . وكان شيئاً من الاهتمام أو عدم الرضا قد شملهم وأصبح هذا المؤتمر وغيره من الاجتماعات مجرد كتل بشرية لا عقل لها ولا تفكير يميزها ولا رأي مستقل يصدر عنها . وإنما هي أذرع تلوح وأياد تصفق وأفواه تهتف ، والزعيم بقامته الفارعة قائم على منصة عالية يتكلم وحده الساعات الطوال ، لا يقاطعه غير صياح هستيري : ناصر ، ناصر ، ناصر . . . فقد أصبحت الحناجر هي العقول » (يعني أنها عشنا في عالم « تزييج هايل » ) . ويبدو أن توفيق الحكيم كان يشتبه منذ البداية في هذه الملامح الهاتلرية في عبد الناصر منذ صدور « فلسفة الثورة » في ١٩٥٤ الذي كانت توزعه سفارات إسرائيل كما يقول لتشتت للعالم « أن زعيماً من طراز هتلر قد ظهر في العالم العربي » ، ومع ذلك لم يؤرق ذلك توفيق الحكيم كثيراً .

وقد ظهر الكثير من ملامح العنف الثوري في السنوات الأولى للثورة منذ إعدام خميس والبكري إلى حل الأحزاب وإلغاء دستور ١٩٢٣ ، إلى إنشاء محكمة الثورة التي يشبهها توفيق الحكيم بمذبحة المماليك ( ومعها محكمة الغدر ومحكمة

الشعب طبعاً) إلى إعدام الأخوان المتصلين بمؤامرة المشية ، إلى اعتقال الآلاف المؤلفة من المعارضين السياسيين (نحو ١٨ ألفاً) ، إلى المواجهة الكبرى في أزمة مارس ١٩٥٤ بين المثقفين في طرف والعمال بقيادة العسكريين في الطرف الآخر حين اعتدى على طلاب الجامعات وفصل نحو خمسين من أساتذة الجامعات وضرب قاضي القضاة في مجلس الدولة وأغلقت جريدة « المصري » وجريدة « الجمهوري المصري » واعتقل أو شتت العشرات من الكتاب والصحفيين الشرفاء وكافة قادة الفكر الراديكالي والتقدمي . وعبر السنوات الأولى حركة التطهير . وتوفيق الحكيم لا يبدو عليه تبرم يومئذ وإلى هذا اليوم إلا بحركة التطهير التي أوشك أن يكتوي بها لو لا أن أنقذه عبد الناصر شخصياً وطرد من أجله وزيراً من وزرائه في ١٩٥٤ (إسماعيل القباني ) .

والأغلب أن توفيق الحكيم ، ككثير من المصريين ، قد قبل كل هذا العنف الشوري وتعايش مع اعتقال الأجساد والعقول ومع قطع الأرزاق إنتظاراً لأن تؤقث الشورة أكلها وينخرج منها نظام ينفع البلاد . وقد حاول هو تفسير هذه الظاهرة فقال أنه كان مع ثورة ١٩١٩ بعقله ولكنه كان مع ثورة ١٩٥٢ بقلبه . فإن كان هذا صحيحاً فالمفهوم طبعاً أن

الحب أعمى ، وهذا يفسر غيبة الوعي عنده عشر سنوات كاملة من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٢ . فبحسب قوله ان عودة الوعي عنده لم تبدأ إلا حين رأى الجماهير قد تحولت إلى غوغاء بلا عقل تردد « ناصر ، ناصر ، ناصر » في المؤتمر الوطني للقوى الشعبية بدلاً من أن تناقش « الميثاق » ، وكأنما عقل مصر لم يتعطل إلا في السنة الفاصلة بين برقيته لعبد الناصر تمجيداً لديمقراطية الحوار في اللجنة التحضيرية وعدم ديمقراطية الحوار في المؤتمر الوطني حين طرح الميثاق للمناقشة . وكلنا طبعاً يعرف أن هستيريا « النصر » ( تزيج ) في الناصرية بدأت بتأميم القناة في ١٩٥٦ وبلغت ذروتها في الوحدة مع سوريا في ١٩٥٨ ولم تبدأ بميثاق ١٩٦٢ . وكلنا طبعاً يعرف أن ما حدث في المؤتمر الوطني كان عكس ما يقول توفيق الحكيم على خط مستقيم ، لأن المؤتمر الوطني قد جادل عبد الناصر في ميثاقه مركزاً هجومه على ثغرات مساواة المرأة بالرجل ( مع الاهتمام الخاص باكمام السيدات ) والاشتراكية وعلمانية « الميثاق » وخروجه على الدعوة وكأنه زعيم الأقلية في البلاد . ولست أنسى أنني حين عاتبت يومئذ الدكتور حسين خلاف والدكتور جابر جاد عبد الرحمن رحمة الله على صمتهما ونحن نسير في ميدان

سليمان باشا ، وقد كانا معقد أمل المستنيرين في المؤتمر الوطني ، أجاباني بقولهما : يجب أن تغدر ، فلو أن لويس عوض نفسه كان حاضراً في المؤتمر وسمع الداعي يقول : « نودي للصلوة » لسحب سجادة وسجد مع الساجدين .

ولعل توفيق الحكيم لم ينس بعد تلك المظاهرة الرهيبة التي أحاطت بجريدة « الأهرام » وهي لا تزال بعد في شارع مظلوم وقدفتها بالحجارة طالبة الفتوك بصلاح جاهين .. وقد بلغ من تألف عبد الناصر يومئذ أنه « حفظاً للشكل » الديمقراطي شكل متفقاً « لجنة المائة » برئاسة الدكتور سليمان حزین لتحرير مذكرة تفسيرية للميثاق ترافقها به لتشفي غليل المؤتمرين ، وكانت هذه طريقة لإسكات المعارضة ، حتى يكسب الوقت للمناورة ويطيح بالمعارضين .

وليس هناك من يختلف مع توفيق الحكيم في أن هذا المسلك أوتوقراطي مستبد ، لأن صاحب الميثاق كان في جانب الأقلية الواضحة في المؤتمر والديمقراطية « الشكلية » كان ينبغي أن تلزمها بالخضوع لرأي الأغلبية الساحقة وسحب ميثاقه ، بل وربما الاستقالة من رئاسة الجمهورية إذا كان مصرأً على أن الميثاق يمثل جوهر نظامه

لپسح المجال لنظام آخر . ولكن المشكلة يومئذ كانت . أيها كان يمثل الشعب المصري حقاً أو كان أقرب إلى التمثيل الشعب المصري : عبد الناصر أم تجمعات مراكز القوى الرجعية والمحافظة في المؤتمر الوطني عبر سنوات من « هيئة التحرير » إلى « الاتحاد القومي » ؟ وهل كان شرعاً أن يولد الاتحاد الاشتراكي من رماد الاتحاد القومي ؟

فهل يجوز لنا أن نفهم من هذا أن توفيق الحكيم كان في هذا المنعطف الخطير في صلب الرجعية المصرية ومعادياً للميثاق ؟ بالقطع لا . لأن توفيق الحكيم في رأيي رغم تحفظاته على الاشتراكية ورغم اتجاهاته الأفلاطونية ( المجتمع الهرمي وعلى قمته الصفة أو المثقفون ) هو طليعة الفكر العلماني في مصر بعد ثورة ١٩٥٢ ، كما كان طه حسين طليعة الفكر العلماني بعد ثورة ١٩١٩ .

فأوتوقراطية عبد الناصر أو دكتatorية هذه التي يشكو منها توفيق الحكيم ، إذن لم تكن شيئاً جديداً ظهر منذ إعلان الميثاق عام ١٩٦٢ ، وإنما كانت شيئاً ملزماً له ولنظامه على الأقل منذ أزمة مارس ١٩٥٤ حين وقفت مصر في مفترق طرقيين ، إما العودة إلى الأشكال الديقراطية التقليدية ( الليبرالية ) أو استكمال « الثورة » وتبنيها . بل إن توفيق

الحكيم نفسه يعلن أن هذه الأوتوقراطية أو الحكم المطلق وحسم الأشياء دون حوار كانت ذاتها مثار إعجابه وإنبهاره في أيام الثورة الأولى : « هذا التنفيذ السريع ، عقب قيام الثورة ، لقرارات كانت تستغرق منها لتنفيذها الأعوام والأجيال ، لقد بهرنا وجعلنا نسير خلف هذه الثورة بغير وعي » . وقد تجلى هذا الحسم القاطع في القرارات التالية التي فتنت توفيق الحكيم عن وعيه :

- ١ - طرد الملك فاروق .
  - ٢ - إلغاء دستور ١٩٢٣ .
  - ٣ - حل الأحزاب ومحاكمة زعمائها .
  - ٤ - إلغاء الملكية وإعلان الجمهورية .
  - ٥ - إلغاء الطربوش والألقاب .
  - ٦ - تحديد الملكية الزراعية .
  - ٧ - مشروع السد العالي الذي « تبنته الثورة فآمنا به جمِيعاً » .
  - ٨ - تأميم قناة السويس الذي باركه توفيق الحكيم ببرقية تأييد لعبد الناصر في قمة العدوان الثلاثي .
- وإذا كانت « مكاسب الثورة » هذه قد نالت في زمنها من توفيق الحكيم تأييداً إيجابياً ، فنحن نعرف من كتابات توفيق

الحكيم أنه لم يعترض بكلمة مكتوبة على قرارات أخرى لا تقل عن هذه أوتوقراطية وربما تجاوزتها خطورة ، وفي مقدمتها :

- ١ - قرار الوحدة مع سوريا ومحو إسم مصر التي يعشقها توفيق الحكيم في كيان افتراضي إسمه « الجمهورية العربية المتحدة » .
- ٢ - قرار تأميم البنوك والشركات وإنشاء القطاع العام هذا الذي يسمى تجاوزاً بـ « الاشتراكية » .
- ٣ - قرار تأميم الصحافة وتملكها في مايو ١٩٦٠ أولاً للاتحاد القومي وثانياً للاتحاد الاشتراكي .
- ٤ - قرار حرب اليمن .
- ٥ - قرار إغلاق مضيق تيران الذي ترتب عليه كارثة ١٩٦٧ .
- ٦ - قرار حمل السلاح الشيوعي للخروج من هاوية الهزيمة بل ومنذ ١٩٥٥ .

وليس من الانصاف أن نقول أنه ما دام السكوت علامه الرضا كما يقولون فإن سكوت توفيق الحكيم على كل هذه القرارات الخطيرة كان بالضرورة دليلاً على رضاه بها . لأننا نعرف جميعاً أن السكوت قد يكون نتيجة الخوف من القهر ،

فلنقبل إذن أن توفيق الحكيم كان كعامة المصريين ساكتاً سكوت المقهور المذعور على أكثر هذه القرارات التي لم يستشر فيها الشعب أو أستشير وزيفت موافقته بنسبة ٩٩,٩٪ ، أو على الأصح ، أن توفيق الحكيم كان كعامة المصريين ساكتاً علامه الرضا على هذه القرارات الخطيرة ، ثم انقلب رضاه سخطاً عندما توالى الكوارث نتيجة هذه القرارات الخطيرة . فلو أن تجربة الوحدة المصرية السورية نجحت ولم يحدث الانفصال ، ولو أن مصر اقتربت في حرب اليمن من البترول العربي ، ولو أن القطاع العام لم تظهر له كل هذه العورات الشائنة ، ولو أن اسرائيل تراجعت عند إغلاق المضايق ، ولو أن حمل السلاح السوفيتي لم يؤلب على عبد الناصر أعداء السوفيت في الخارج والداخل لاستمر الشعب المصري ، وعلى رأس مثقفيه توفيق الحكيم ، في هذه الغيبوبة أو فقدان الوعي اللذين يحدثنا عنهما توفيق الحكيم ، وما هما بغيوبية ولا بفقدان وعي وإنما مشاركة من الشعب بالإيمان أو بالقهر في كل هذه الوثبات التاريخية الخائبة . . . باختصار ، المنطق كان ، وفي اعتقادي لا يزال :

والناس من يلق خيراً قائلون له  
ما يشتهي ولا مخطيء الهبل

عبارة أخرى لم يكن هناك «وعي مفقود» كما يقول توفيق الحكيم طوال عهد الثورة ، وإنما كان هناك وعي كامل بكل ما كان يجري ، وموافقة بالقهر أو بالایان على كل ما كان يجري . فإذا كانت هناك آمال خائبة في عبد الناصر ونظامه فالآمال لم تخب لفقدان الوعي ، ولكن للحسابات الخاطئة التي تكثر عادة وتعاظم في حياة الأمم في عهود الحكم المطلق وفي عهود الحرية الفاسدة (كما حدث لفرنسا الديقراطية أيام مواجهتها لألمانيا النازية) . فإذا اجتمع الحكم المطلق والفساد في صعيد واحد ، وما أكثر ما يجتمعان ، كانت الخيبة أشد وأنكى .

## العقد الغامض

تسألني : ولماذا أسمى هذا البحث «أقنعة الناصرية السبعة» ؟ ألم يكن من الواجب أن أسميه «أعمدة الناصرية السبعة» ؟ وأجيب على هذا بقولي إنه بما أني أناقش رجل المسرح الكبير توفيق الحكيم فربما كان من السائع أن أفترض أنه ، مثل شكسبير العظيم ، يفترض أن «العالم كله مسرح» وما نحن فيه إلا عثثون ؛ بعضنا أبطال وبعضنا موهوب متقن وبعضنا رديء فاشل وبعضنا وسط لا يبقى منه في الذاكرة أثر ، وبعضنا لا يحفظ دوره فيرتجل أو يلقن ما يلقى في حياته من كلمات .

وفي «فلسفة الثورة» لعبد الناصر إشارة الى مسرحية بيراندييللو «ست شخصيات تبحث عن مؤلف» التي يسميها عبد الناصر خطأ «ست شخصيات تبحث عن ممثلين» (ويبدو أن الخطأ أو النسيان فرويدى ) ، ويقول فيها :

« وأن ظروف التاريخ مليئة بالابطال الذين صنعوا

لأنفسهم أدوار بطولة مجيدة قاموا بها في ظروف حاسمة على مسرحه . وأن ظروف التاريخ أيضاً مليئة بأدوار البطولة المجيدة التي لم تجد بعد الأبطال الذين يقسمون بها على مسرحه . ولست أدرى لماذا يخيل إلي دائمًا أن في هذه المنطقة التي نعيش فيها دوراً هائلاً على وجهه يبحث عن البطل الذي يقوم به ، ثم لست أدرى لماذا يخيل إلي أن هذا الدور الذي أرهقه التجوال في المنطقة الواسعة الممتدة في كل مكان حولنا قد استقر به المطاف متبعاً منهوك القوى على حدود بلادنا يشير إلينا أن تتحرك وأن ننهض بالدور ونرتدي ملابسه فإن أحداً غيرنا لا يستطيع القيام به . وأبادر هنا فأقول أن الدور ليس دور زعامة وإنما هو دور تفاعل وتجاوب مع كل هذه العوامل يكون من شأنه تفجير الطاقة الهايلة الكامنة في كل اتجاه من الاتجاهات المحيطة بنا » الخ ..

وفرق أن تكون الشخصيات تبحث عن مؤلف وان تكون الشخصيات تبحث عن ممثلين أو الأدوار تبحث عن أبطال . فتواضع عبد الناصر في هذه المرحلة أبي عليه أن يعلن أنه سيؤلف للمنطقة العربية وللمنطقة الأفريقية أدوار بطولتها ، كما فعل رمسيس الثاني أو الاسكندر أو يوليوس

فيصر أو شرمان أو صلاح الدين أو نابوليون ببلادهم في الغرب والشرق ، واكتفى بأن يقول أن الدور جاهز ومكتوب وقد أضناه البحث عن مثل يؤديه فلم يجد إلا مصر عبد الناصر تؤديه فليكن . ومع ذلك فطرح الأمر على هذا النحو يوحي بأن عبد الناصر كان ينظر إلى نفسه على أنه « رجل الأقدار » كما كان برنارد شو يسمى نابوليون بونابرت ، أو كما كان نابوليون بونابرت يسمى نفسه ، وبالمثل فهو يوحي بأن عبد الناصر كان ينظر إلى مصر والمصريين عام ظهوره في ١٩٥٢ على أنها أرض الأقدار وعلى أنهم أمة الأقدار . وهي فكرة رومانسية كثيراً ما نجدها تتواتر في عصور المخاض التاريخي التي نسميها الثورات ، وفي عصور « الميلاد الجديد » أو في عصور « البعث » وعامة تلك التشنجات البشرية التي يتربّب فيها البشر ظهور « مخلص » أو « منقذ » أو هاد أو مهدي أو فوهـر يخرجهم من الظلام إلى النور . فكلما تحدث الناس عن القدر فكأنما أبصارهم شاخصة إلى السماء ترقب لحظة التقاء البروج في منازلها وتنتظر حلول الساعة التي يلتقي فيها الزمان بالمكان وتولد فيها عجائب الأمور .

وحيث يتكلم الناس عن القدر فلا مجال للكلام

عن العقل أو عن إرادة الإنسان أو عن الاختيار الحر ، لأن القدر في معناه الديني غيب صارم « مكتوب » على المرء ولا فرار منه ولو انطبقت السماء على الأرض ، وفي معناه العلمي حتم محظوظ يحتم خروج النتائج من أسبابها ولا فرار منه لأن الأسباب قد أعدت المسرح لخروج النتائج منها بالقوة القاهرة في طبيعة الأشياء .

فنحن إذن ، بحسب التصور الناصري لثورة ١٩٥٢ ، في عصر رومانسي عظيم ، تحكمه قوى غيبية قاهرة لا سبيل إلى تفاديتها أو تحكمه مقدمات تاريخية عاتية لا بد أن تخرج منها نتائجها ، عصر رومانسي عظيم ، العقل فيه معطل والاختيار فيه معطل وكل ما فيه من فكر وفعل يتتدفق تدفق السيل من قمم الجبال ، عصر فيه كل الأدوار مكتوبة وكل الشخصيات مرسومة ولا يتضمن إلا ظهور الممثلين الذين يؤدون هذه الأدوار ويترسمون بهذه الشخصيات ويلقون في تلقائية متفرجة ما أعده لهم التاريخ من كلمات وأفعال .

وها قد ظهر الممثلون أخيراً في ٢٣ يوليو ١٩٥٢ ،وها هو قد ظهر « البطل » أخيراً في أزمة مارس ١٩٥٤ ، وبعد أن أزاح غريمه محمد نجيب ألقى جمال عبد الناصر مونولوجه الكبير في كتابه الصغير « فلسفة الثورة » ، كما ألقى

مونولوجه الكبير فيها أجز من أعمال صائبة وأعمال خائبة .

من أجل هذا تجدني أتحدث عن أقنعة الناصرية السبعة  
ولا تجدني أتحدث عن أعمدة الناصرية السبعة ، وهو ما كان  
ينبغي أن يكون ، فهكذا شاء صاحب ثورة ١٩٥٢ أن  
يصنف ثورته بأنها خلق تاريخي خطته يد التاريخ وأن يسمى  
أبطالها ممثلين يؤدون ما رسمته يد التاريخ . وقد كان هو  
بطبيعة الحال البطل الأعظم فيها ، وكان دوره فيها أهم دور  
وأطوله ، ثم لم يلبث بعد سنتين ، بـدستور ١٦ يناير ١٩٥٦  
أو فلنقل بتاميم القناة ، أن أصبح البطل الأوحد فيها :  
إذا المسرحية التي لا يكاد لها بغير الحوار يتحول إلى ملحمة  
ليس فيها إلا فارس مغوار ينال الثنائين ، كل الثنائين .  
إذا بجمال عبد الناصر يتحول من بطل درامي إلى بطل  
ملحمي ، أو إذا جاز لنا أن نستعير مجازه ، غدا « الشاعر »  
الذي يروي التاريخ سيرة مصر على رياضته ، بدلاً من أن  
يمركه كالدمية على مسرحه .

والآن وقد أسدل الستار بكارثة البطل في ١٩٦٧ أو بموته  
١٩٧٠ ، وانتهت « السيرة » بانهيار صاحبها في ١٩٦٧ أو  
باتهائه في ١٩٧٠ ، قال البعض : يا لها من مأساة فظيعة ،  
وقال آخرون بل يا لها من كابوس مرير ، وقال غير هؤلاء

وأولشك بل يا لها من ملحمة رهيبة لم يتم فصوها رغم أن الساحة ملأى بالأشلاء . وحين بدأ الناس يبحثون عن أسباب هذا الفشل العظيم ركزوا أبصارهم على البطل بعد فاته كما كانوا يركزون أبصارهم عليه أثناء حياته ، فمنهم من قال أن الممثل كان رديئاً ومنهم من قال أن المأساة كانت رديئة ، ومنهم من قال أن البطل خرج عن النص وأخذ يترجم التأليف وهو واقف على خشبة المسرح غير مكتف بالدور الذي رسمه له التاريخ ، ومنهم من قال : صمتاً . إن البطل لم يمت وسوف تسمعون صوته يجلجل أقوى مما كان في القديم .

ولنلق نظرة على المبادئ الستة الأساسية التي قامت عليها الناصرية عند إعلان نظامها . يضاف إليها مبدأ سابع لعله المبدأ رقم (١) رغم أنه لم يعلن في ديباجة دستور ١٩٥٦ ، هذه المبادئ هي :

- (١) القضاء على الاستعمار وأعوانه .
- (٢) القضاء على الاقطاع .
- (٣) القضاء على الاحتكار وسيطرة رأس المال على الحكم .
- (٤) إقامة جيش وطني قوي .

(٥) إقامة عدالة اجتماعية .

(٦) إقامة ديمقراطية سليمة .

أما المبدأ السابع فهو :

إقامة الاتحاد القومي (أو ما سمي فيما بعد في ميثاق ١٩٦٢ بتحالف قوى الشعب العاملة كأساس للاتحاد الاشتراكي ) .

هذا هو الميثاق الأول للناصرية : ولا أقول للثورة ، لأن إعلانه اقترن بحل مجلس قيادة الثورة وظهور «النظام» المؤسس على دستور ١٩٥٦ . أما بقية مواثيق الناصرية فهي «الميثاق» (مايو ١٩٦٢) وبيان ٣٠ مارس (١٩٦٨) فمن أراد أن يحاسب عبد الناصر ونظامه ، ولا أقول يحاكمه لأن المحاكمة والإدانة أو التبرئة مؤجلة وبيد التاريخ ، وجب أن يحاسبها على أساس مقياسين :

(١) سلامه المبادىء الستة (السبعة في نظري) وغيرها من مواثيق الثورة كأساس للعقد الاجتماعي .

(٢) نجاح عبد الناصر ونظامه عملياً أو فشلها في تطبيق هذه المبادىء النظرية .

في الكلام على المبادىء بدأت قصة الثورة في ١٩٥٢ برفع

ثلاثة شعارات على غرار الثالوث الفرنسي منذ الثورة الفرنسية : « الحرية والمساواة والأخاء » الذي أعلنته الثورة الفرنسية أصلاً ليحل في الوجودان الفرنسي محل الثالوث المسيحي (الأب والابن والروح القدس) ويصبح عقيدة للقيادة الجديدة ، أو محل ثالوث الكنيسة الكاثوليكية :

« الإيمان ، والأمل ، والاحسان ». ومنذ ذلك الحين شاعت عادة التثليث الانساني بدلاً من التثليث الإلهي في أكثر الثورات والنظم الانقلابية . فأعلن هتلر أن رسالة المرأة هي « الأطفال والكنيسة والمطبخ » ، وأعلن زعماء مصر الفتاة في مصر (أحمد حسين وفتحي رضوان) في الثلاثينيات أن شعارهم هو « الله والوطن والملك » ، وسُك الماريشال بيتان على العمدة الفرنسية شعار فرنسا الجديد تحت الحكم النازي وهو « العمل والأسرة والوطن » بدلاً من « الحرية والمساواة والأخاء ». وفي مصر أعلنت الثورة في ١٩٥٢ أن شعارها هو « الاتحاد والنظام والعمل » ثم في ١٩٦٢ أن شعارها هو « الاتحاد والنظام والعمل » ثم في ١٩٦٢ مع « الميثاق » ان شعارها هو حرية ، اشتراكية ، ووحدة . وكان هذا الثالوث السياسي يقتربن دائرياً بالاعلام المثلثة الألوان في أكثر دول العالم التي هزتها الثورات أو النظم الانقلابية .

وحين سألنا الثورة في أزمة مارس ١٩٥٤ قائلين : «الاتحاد ، والنظام ، والعمل » ، هذا كلام جميل ، ولكن هذه « واجبات الانسان » ، فأين هي « حقوق الانسان » التي تعد الثورة بها المواطنين إذا قاموا بواجباتهم جاء الرد أو في المبادئ الستة المعلنة في دستور ١٩٥٦ ثم في المبادئ الثلاثة المعلنة في الميثاق عام ١٩٦٢ . فلنعد المبادئ الستة أولًا ثم المبادئ الثلاثة ثانية هي أساس « العقد الاجتماعي » الذي عاهدت الثورة عليه المصريين وأرادت المصريين أن يتعاهدوا عليه .

وفي تقديرني أنه لا سبيل إلى فهم ثورة ١٩٥٢ نظريًا وعمليًا إلا بتحليل أركان هذا « العقد الاجتماعي » الذي ارتبطت به أمام الجماهير من جهة وأرادت أن تلزم فيه الجماهير من جهة أخرى .

هذه المبادئ الستة جديرة حقاً بالتأمل لأنها من أهم مفاتيحة لفهم الفكر الناصري الأساسي على الأقل في السنوات العشر الأولى من الثورة بين ١٩٥٢ و ١٩٦٢ : فهي أولًا تدل بترتيب بنودها على سلم الأولويات في ذهن عبد الناصر وصحابه أو أكثر صاحبه حتى إعلان « الميثاق ». هي تدل على أن ثورة ١٩٥٢ ظلت لعشر سنوات على الأقل

ترى أعداءها قبل أن ترى غاياتها : فالقضاء على الاستعمار والقضاء على القطاع والقضاء على الاحتكار الرأسمالي (القطاع الصناعي والتجاري ) كان مقدماً في مبادئ الثورة الأساسية على بناء أسس المجتمع الجديد ، أو فلنقل أن صاحب أو أصحاب المبادئ ستة رأوا يومئذ أنه لا سبيل إلى بناء أسس المجتمع الجديد إلا بعد تصفية الاستعمار وتصفية القطاع الزراعي وتصفية القطاع الرأسمالي (الاحتكار) . وأي برنامج يقوم على تحطيم كذا وكذا قبل بناء كذا وكذا ليس برنامج « نظام » وإنما هو برنامج « ثورة » ، فطالما أن العمل السياسي يركز على التحطيم وإزالة الانقضاض فهو لا يزال في مرحلة « الثورة » ولا يبدأ « النظام » إلا باعلان أسس البناء . وبهذا المعنى يمكن أن يقال أن ثورة ١٩٥٢ لسبب من الأسباب ، غالباً بسبب منشئها وعقلية الطبقة التي قامت بها أو عبرت عنها ، كانت تعرف ما لا تريد ولا تعرف ما تريده ، وكانت ترفض الخضوع لنظام واضح تنتهي به الثورة وتستقر الأمور أو الارتباط بمثل هذا النظام . وهذا معنى قولهم أن ثورة عبد الناصر أو نظامه كان « برجاتيا » ، أي عملياً لا يرتبط بنظريات سياسية أو إجتماعية سابقة وإنما يحمل المشاكل كلها

ظهرت في سياقها العملي ووفقاً لظروفها .

ومن يتأمل المبادئ الستة ، ولنسماها « ميثاق ١٩٥٦ » يجد أنها في واقع الأمر ثلاثة مبادئ لا ستة ، وهي (١) إقامة جيش وطني قوي . (٢) إقامة عدالة إجتماعية . (٣) إقامة حياة ديمقراطية سليمة . وهذه المبادئ الثلاثة ذاتها لا تعني شيئاً محدداً باستثناء مبدأ بناء الجيش الوطني القوي .

أما الباقى فهو عموميات في عموميات .

فماذا تكون هذه . « العدالة الاجتماعية » ؟ وما تعرفها ؟ وما أسسها وحدودها ؟ أهي عدالة إجتماعية كما يراها من يملكون أم عدالة اجتماعية كما يراها من لا يملكون ؟ أهي عدالة أصحاب المائة فدان أم عدالة الفلاحين الحفاة الذين يفلحون لهم الأرض ؟ أهي عدالة صاحب المصنع أو المتجر أم عدالة الأجراء العاملين في مصنعه ومتجره ؟ أهي عدالة صاحب العمارة أم عدالة سكان العمارة ؟ أهي عدالة الاحسان والوازع الخلقي أم عدالة الحقوق الطبيعية ؟ أهي عدالة المتجر أم عدالة المستهلك ؟ باختصار أهي عدالة الرأسمالية أم عدالة الاشتراكية ؟ هذا ما لم يبينه ميثاق ١٩٥٦ وما رفضت الثورة أن ترتبط به أمام الجماهير في تلك المرحلة من تاريخها .

وبالمثل فماذا تكون هذه الديمقراطية السليمة؟ ومن الذي يحدد إن كانت هذه الديمقراطية أو تلك سليمة أو غير سليمة؟ نحن نعرف أن معنى «الديمقراطية» الحر هو «حكم الشعب»، وأن سبيلها التقليدي هو اختيار الشعب من يراه من الوكلاء السياسيين ليتمثلوه ويعبروا عن مصالحه وليحكموه ويحققوا مصالحه. فهل الديمقراطية لا تكون سليمة إلا إذا اختار الشعب لنفسه ولو أخطأ في الاختيار أو لا تكون سليمة إلا إذا حینا الشعب من خطأ الاختيار بالعزل السياسي لمن نقدر أنهم أعداء الشعب؟ ومن ذا الذي يقدر أن كان هذا الرجل أو ذاك عدو الشعب أم صديق الشعب؟ نحن أم الشعب نفسه؟ وهل نحن متفقون على أن الشعب جاهل وعاجز ويحتاج إلى وصاية من يميزون أو يقررون مصالحه كالطبقة الحاكمة وكأجهزة الاتحاد القومي والاتحاد الاشتراكي بل والمخابرات والباحث من يستطلعون دخائل الناس ودخائل الأمور ولا يقفون عند ظاهر الحال. ثم من يكون الأوصياء على الشعب وأي مقاييس يستخدمون لتحديد مصالح الشعب.

على كل حال ، يجب أن نذكر منذ البداية أن ثورة ١٩٥٢ لم تكذب على أحد ولم تخدع أحداً منذ أن قامت لأنها

لم تعد أحداً بشيء ولم ترتبط بوعد محدد من بناء المجتمع ولم تقل للشعب سوف آتيك بالقمر فامهلي حتى آتيك به . وقد جرت العادة في كل ثورات العالم التي نعرفها أنها كانت تعدد المواطنين ، بل وتعدد الإنسانية ، بعظيم الدعاوى ، إلا هذه الثورة ثورتنا التي لم تعد إلا بشيء واحد هو تحطيم الأغلال ، أما بعد تحطيم الأغلال فلم يكن لها علم بما ينبغي أن تكون عليه حال الإنسان بعد أن تسقط عنه أغلاله .

وبالمثل فإن الثورة لم تعد المواطنين بنظام اجتماعي أو اقتصادي محدد في ميشاق ١٩٦٢ . وإنما وعدتهم بشيء غامض اسمه «الاشتراكية» . غامض لأنه بحسب تعريفه في «الميشاق» كان مطاطاً يتسع لكل شيء . ففيه مكان للقطاع العام وفيه مكان للقطاع الخاص ، وفيه وعد بتذويب الفوارق وكيف يكون : هل يكون بنسبة واحد للعامل إلى مائة لرئيس مجلس إدارة المؤسسة أو واحد للعامل إلى مائة ألف بالنسبة لبعض المقاولين ، وفيه إهتمام بـإيراز معنى خاص وهو أن إشتراكيتنا «منبقة من واقعنا» دون تحديد لهذا الذي يسمى «واعتنا» ، وفيه إهتمام بتأكيد أن إشتراكيتنا ليست إشتراكية مستوردة أي أنها ليست كاشتراكية

الخواجات في الاتحاد السوفيتي ( الشيوعية ) أو في ألمانيا  
الهتلرية ( النازية ) أو كاشتراكية حزب العمال البريطاني  
( الفابية ) . لهذا كثرت الاجتهادات في « الميثاق » بمجرد  
ظهوره وحار فيه المفسرون عقولاً . فمن قائل لأنه علماني  
 فهو يرسى أسس الاشتراكية العلمية أو الماركسية ، ومن قائل  
لأنه يحترم الرسائلات السماوية فهو يرسى أسس الاشتراكية  
الدينية أيًا كان معناها ومن قائل بل وهو يرسى أسس  
الاشراكية العربية لأن واقعنا هو العروبة ، ولولا الحياة  
لقالوا « الاشتراكية الوطنية » أي « النازية » . وهكذا دخلنا  
في عالم الفوازير وأصبحت اشتراكيتنا كذلك الشيء الذي  
جاء في الأمثال أنه « يعدي البحر ما يتبلش » .

هذا فمن الظلم لعبد الناصر ونظامه أن نقول أنه وعد  
الناس ببناء اجتماعي أو اقتصادي أو سياسي ثم عجز عن  
تحقيقه ، لأنه باختصار لم يعد شيء إلا في أعم عمومه وهو  
« مجتمع الكفاية والعدل » وهو شعار لم يكن يجد عليه غباراً  
أي حزب من أحزاب السراي . حتى الملك فاروق كان  
يؤنب النحاس باشا لأنه لم يوفر « الغذاء والكساء » للشعب  
المصري لكي يبرر طرده من الحكم .

ولا شك أن ميثاق ١٩٦٢ رغم غموضه وعموميته أشد

وضوحاً من مبادئ ١٩٥٦ الستة في تصوير العدالة الاجتماعية وفي تعريف معناها ، كما أنه أشد منها وضوحاً في الاقتراب من الاشتراكية بمعناها الغامض .

ومن هنا كان دفاع الشيوعيين المصريين والعرب عن عبد الناصر كرائد من رواد الاشتراكية ، لأنهم رأوا سواء بالخطأ أو بالصواب في نظام القطاع العام وفي بعض التشريعات العمالية والتأمينات الاجتماعية وفي التعاون أو التقارب مع الاتحاد السوفييتي ملامح اشتراكية . وهو أمر جد خطير ولا بد من بحثه بحثاً علمياً واقتصادياً لمعرفة جوهر هذه الاشتراكية الناصرية ، وهل كانت اشتراكية حقيقة أم كانت « اشتراكية وطنية » ( فاشية ) ، ولا سيما لأن عبد الناصر في ظني سيدخل التاريخ باثنين من أهم منجزاته وهما تصفية الشيوعية بعد تصفية الديقراطية في مصر وإلى حد ما في العالم العربي . وفي الوقت نفسه نجد هجوم أكثر الرأسماليين المصريين والرأسماليين العرب على عبد الناصر ونظامه مؤسس على أنه أول من أفسد البلاد بالاشراكية وأول من فتح البلاد للنفوذ السوفييتي . وهكذا التقى اليمين واليسار في نسبة الاشتراكية لنظام عبد الناصر منذ تأميم بنك مصر في ١٩٦٠ على وجه التحديد وما تلاه من تأميمات

ووجدت تبريرها النظري في دفاع ميشاق ١٩٦٢ - عن القطاع العام .

ومع ذلك ، فهل بدأ القطاع العام في ١٩٦٠ - ١٩٦١ كلا ، لم يبدأ القطاع العام في ١٩٦٠ - ١٩٦١ ، وإنما بدأ منذ بداية الثورة في ١٩٥٢ واستمر على قدم وساق حتى بلغ قمته في ١٩٥٦ وما بعدها ومع ذلك فلم يصفه أحد ، لا اليمين ولا اليسار ، بالاشتراكية . بدأ بتأميم المصالح الأجنبية ، أولاً بالتعويض ، كما حدث لشركة ايسترن (الشرقية) للدخان ، وأحياناً بغير التعويض ، وحين أمت الشورة البنوك والشركات الأجنبية (بنك باركليز وبنك الكريدي ليونيه والبنك العقاري ، وبنك سوارس وبنك قوصيري والبنك البلجيكي والكونتوار ناسيونال ديسكونت وشركات التأمين والعديد من الشركات الصناعية والتجارية والعقارية الأجنبية الخ ) ، وقد كانت تمثل العمود الفقري للنظام الرأسمالي في مصر ، ثم توجت الثورة كل هذه التأميمات بتأميم قناة السويس ، لم نسمع أحداً يومئذ يمتلك الثورة أو يهجوها لاشتراكيتها ، ولم تدع الثورة لنفسها فخر إرساء الاشتراكية في مصر ، رغم أن تأميم المصالح الأجنبية التي كانت تقدر بالbillions ، كان هو القاعدة الأساسية

العريضة التي بني عليها القطاع العام . بل أن أمريكا نفسها تعاونت مع الاتحاد السوفييتي في ١٩٥٦ في إنقاذ مصر من بطش الاستعمار البريطاني والاستعمار الفرنسي نتيجة لتأمين القناة في ١٩٥٦ ، ولم ترك عبد الناصر لمصيره لأنه سار في طريق « التأميمات » أو « ملكية الدولة لوسائل الانتاج » ، أو « الملكية العامة لوسائل الانتاج » أو « القطاع العام » ، سمه ما شاء من الأسماء .

طالما أن التأميم كان في « مال الخواجة » فاليمين الوطني كان سعيداً بأن تهب الدولة مال الخواجة ، وهو بعض ما نهب الخواجة في الماضي من مال مصر ولم تطالب الرأسمالية الوطنية عبد الناصر ونظامه أن تطرح أسهم البنك العقاري وسنداته أو أسهم بنك باركليز (الاسكندرية) وسنداته أو أسهم قناة السويس وسنداتها الخ . . . على المستثمرين الأفراد من المصريين ، بل لم تجد أية غضاضة في أن تملك الدولة كل هذه المرافق الاستثمارية المؤممة من الأجانب وتديرها تحت جناح مجلس الانتاج ومجلس الخدمات والمؤسسة الاقتصادية التي أنشئت لتشرف على هذا القطاع العام المتولد من تأميم المصالح الأجنبية ، أما اليسار المصري فقد ظل أكثره يصف ثورة عبد الناصر بالدكتاتورية

العسكرية ، بل وبالفاشية حتى إعلان الميثاق في ١٩٦٢ .

لماذا ؟ لأن ثورة عبد الناصر ظلت - بوجه عام حتى تأميم بنك مصر في ١٩٦٠ - تطبق المبادئ الثلاثة الأولى من المبادئ الستة وتحرك داخل إطار « القضاء على الاستعمار وأعوانه » و« القضاء على الاقطاع » و« القضاء على الاحتكار وسيطرة رأس المال على الحكم » ، وكان المفهوم الى تلك اللحظة من « الاستعمار » الاستعمار الأوروبي وهذه ( البريطاني والفرنسي والبلجيكي ، الخ ) . ولذا فقد حظي نظام عبد الناصر ذلك التاريخ بتأييد أمريكا بأمل أن يحل النفوذ الأمريكي محل النفوذ الأوروبي في العالم العربي وفي أفريقيا السوداء . فلما بدأ عبد الناصر يهدى المصالح الأمريكية في هاتين المنطقتين بتجمیع الارادة العربية والأفريقية ضد الامبرالية الأمريكية ويتالیب الشارع العربي والأفريقي على أعوان الامبرالية الأمريكية ببدأت متابعيه الحقيقة ، فتمت سلسلة من المواجهات بينه وبين من كان يسمیهم « أعوان الاستعمار » : انفصال سوريا ، وال الحرب الأهلية اللبنانية ، وحرب اليمن ثم أخيراً حرب ١٩٦٧ ، وتساقط أصدقاءه السياسيون في الدولتين العظميين : كنیدی وخروشوف ، وفي العالم الثالث الواحد بعد الآخر كما

تساقط أوراق الخريف : أولاً لومومبا شم بن بيللا وسوكرانو ونكرودا وغيرهم ، وأوشك سيكوتوري أن يطير ومات نهرو وديجول وقع تيتو وكاسترو (العرض يستمر) وأخر الطائرين مكاريوس ثم شحيب الرحمن وربما غالباً أنديراً غالدي .

أين الاشتراكية من كل هذا ؟ إننا لا نزال حتى ٢٨ سبتمبر ١٩٧٠ نتحرك في إطار القضاء على أكثر مما نتحرك في إطار « إقامة كذا ». حتى التعاون مع السوفيت كان عبد الناصر ونظامه يلجان اليه ، لا لشلل التجربة الاشتراكية في أرض مصر ، ولكن لمناجزة الأمبريالية في كل مكان . نحن لا نزال في قمة المد الثوري في أواسط السبعينات حيث كنا داخل الدوائر الثلاث الواردة في « فلسفة الثورة » حيث مصر تقع في تقاطع الدائرة العربية والدائرة الأفريقية والدائرة الإسلامية ، وقد أضيفت إليها دائرة رابعة هي دائرة رابعة من دول العالم الثالث هي دائرة الدول النامية غير المنحازة من هندوس ويهوديين ولاتين في أمريكا الجنوبية ، وكأنما مصر قد غدت قبلة المسحوقين المتمردين في الأرض ، مع اختلاف واحد وهو أن هذه الدوائر بعضها على بعضها الآخر ، ولم تعد فيها مراكز ولا مساسات ولا تقاطعات تجد فيها مصر مكاناً ، وخرجت مصر ك المسيح هائج مجنون تحمل صليب

العالم الثالث كله .

لقد بدأ الأمر بـ إخراج الانجليز من مصر وانتهى باخراج الامريكان من كوبا والبرتغاليين من أنجولا والأمريكان من بلاد الزولو والبلجيكيين من الكونغو . . . الخ. مروراً بـ إخراج الفرنسيين من شمال أفريقيا وكل نفوذ أجنبي من المنطقة العربية . وأصبح العالم كله مسرحاً لاحلامنا . وترتيب الأولويات التي حددتها الميثاق « حرية ، اشتراكية ، وحدة » ، جاءت الحرية مقدمة على الاشتراكية ، وجاءت الاشتراكية مقدمة على الوحدة ، ولكن معنى الحرية اتسع واتسع حتى خيل اليانا أننا كنا أوصياء على الحرية في العالم ، وحاولنا تحرير كل شعوب الدنيا من الخوف والقيود ، فيما خلا الشعب المصري الذي ازداد خوفه وأحكمت قيوده . ولا شك أن من المصريين من كانوا يتهمون من كل ذلك فيطلقوا الفكاهة حيث الغضب من نوع : قالوا إن عبد الناصر عندما سمع بعرض فيلم « ثورة على السفينة باونتي » طلب من رجال مكتبه إرسال برقية تأييد باسمه للثوار .

هذا في رأيي هو جوهر ما يسمى بالناصرية : القضاء على الاستعمار وأعوانه من الاقطاعيين والرأسماليين ، وهو برنامج لا جديد فيه مع الميثاق ، فهو قديم قدم ثورة ١٩٥٢

نفسها . وطالما كانت مدافع الناصرية مسددة الى الاستعمار الأوروبي المتأكل بعد الحرب العالمية الثانية لم نسمع للبورجوازية في مصر والعالم العربي اعتراضاً على عبد الناصر ومقاماته ومقاماته وسحله للأخوان والشيوخين وإهداه حقوق الإنسان ، وكانت كل تأميماته تسمى أعمالاً وطنية . فلما أن دخل في مواجهاته المتالية مع أمريكا وأعوانها في العالم العربي تغيرت الصورة وبدأ إحسانه ذنباً .

## الهرم الأخير

رأينا كيف أن التأميمات الكثيرة التي تميز بها نظام عبد الناصر ، وكان أكثرها للمصالح الأجنبية في مصر ، كانت العمود الفقري للقطاع العام الذي وصف خطأ بالنظام الاشتراكي ، وما هو في حقيقته إلا رأسمالية الدولة . وباستثناءات قليلة لبعض الصناعات الصغيرة المؤممة أو المصادرية بعد ١٩٦٠ نستطيع أن نقول أن أهم ما تصدت الدولة لإنشائه من المشروعات أو لامتلاكه بما بالمصادرية ، حتى في تاريخ باكر من عمر ثورة ١٩٥٢ ، كان من ذلك الطراز الذي يسمى تقليدياً بالمرافق العامة كالسد العالي والصناعات الحربية ، أو من ذلك الطراز الذي يصعب تصور إنشائه برأس المال الخاص منفرداً نظراً لضالة المدخرات الفردية في بلد مختلف كصناعة الحديد والصلب وصناعة الأسمدة الكيماوية .

والغريب أن اندفاع مصر نحو الصناعة أو تحويل مصر من بلد زراعي إلى بلد صناعي ، رغم أنه كان «مناخاً

عاماً» في مصر منذ ١٩٥٢ ، لم يكن أحد الغايات الرسمية المعلنة في المبادئ الستة في دستور ١٩٥٦ ، وإنما كانت تقرأ عنه في الصحف وتسمع عنه في خطب الخطباء ، ولكن «التنمية الصناعية» لم تصبح غاية رسمية معلنة من غايات الدولة إلا في ميثاق ١٩٦٢ . والأغرب أن ثورة ١٩٥٢ كانت في مراحلها الأولى تحلم بتصنيع مصر بالاستثمارات الأجنبية ، ولا سيما الأمريكية منها ، بل وتعديل قوانين البلاد في ١٩٥٤ لكي تشجع هجرة رؤوس الأموال الأجنبية إلى مصر في وقت كان جو مصر فيه مشحوناً بكراهية الأجانب وفي وقت كان فيه الأجانب يصفون أعمالهم ويرحلون عن مصر بالألاف المؤلفة اطمئناناً على أنفسهم وعلى مستقبل عيالهم ، وهي هجرة إلى الخارج بدأت منذ ١٩٤٦ بعد الحرب العالمية الثانية ، ونشطت بعد حرب فلسطين في ١٩٤٨ وظلت تصاعد عاماً بعد عام حتى لم يبق في مصر من ثلاثة أرباع المليون أمريكي إلا آلاف معدودة بعد تأميم قناة السويس في ١٩٥٦ .

لقد كانت الثورة في مراحلها الأولى تحلم بنقضيدين : تحلم باجلاء جيش الاحتلال البريطاني عن مصر ، وتحلم بتدفق رؤوس الأموال الأجنبية على مصر ، دون أن نفطن إلى أن

الإجانب بأشخاصهم ورؤوس أموالهم لا يمكن أن يفدو إلى بلد يسعى إلى الاستقلال السياسي والاستقلال الاقتصادي والاستقلال الثقافي ، أي باختصار بلد معاد ، إلا في حراسة جيش من جيوش الدول العظمى . وإنما يكون ضمانتهم ضد النهب الفردي والنهب الرسمي ؟ كلمة شرف من الحاكم ؟ لا تكفي ، فالحاكم مهما حسنت نوایاه قد يتغير أو يغير رأيه تحت ضغط الظروف . سيادة القانون ؟ لا يكفي ، فالقانون يمكن أن ينسخه قانون آخر .

لقد قالتها أمريكا لعبد الناصر بصرامة في ١٩٥٤ و ١٩٥٥ لتفسير احجام الاستثمارات الأمريكية عن قبول دعوته . قالت : « إن رأس المال جبان ، وهو بحاجة إلى ضمانات » . وبعد طرد عبد الناصر للسفير الأمريكي بايرود أي حصانة كان يمكن أن تكون في مصر لمدير بنك التشيزمانهاتان ولصرفه أو هنري فورد ومصنعه ؟ وهل كان غريباً أن يسحب دالاس عرض أمريكا بتمويل السد العالي ؟ من أجل هذا لم يفد إلى مصر من رؤوس الأموال الأمريكية في تلك الفترة إلا رؤوس الأموال الطفيلية « الخطاقة » السريعة العائد التي لا تقع اليد على شيء منها كاستثمارات الكوكاكولا والاستثمارات التجارية . ولا

أحسب الموقف قد تغير بعد عشرين عاماً . لن يتنتقل رأس مال أجنبي صناعي إلى مصر من أمريكا أو غير أمريكا إلا بضمانت مادية تتجاوز حسن النوايا والوعود والقوانين .

هذا ما أدركه عبد الناصر بعد أن تمرس في الحكم بضع سنين . ولو أنه قبل إقامة قواعد أمريكية على أرض مصر لتحول محل القاعدة البريطانية المصفاة في ١٩٥٦ لتدفقت عليه رؤوس الأموال الأجنبية من أمريكا ومن حلفائها ومن توابعها . والدرس الذي استخلصه عبد الناصر من هذه التجربة هو اكتشاف التناقض بين مبدأ « القضاء على الاستعمار وأعوانه » وبين انتظار الدعم الاقتصادي من أمريكا أو غير أمريكا . ومع ذلك فهذا درس لا صلة له بموضوع الاستعمار ، لأنه قانون طبيعي يتساوى فيه كل البشر وكل الدول : ما من أحد يodus أو يوظف عند أحد ما لم يكن لديه ضمان كاف بعدم ضياعه ، وما من خدمة إلا لقاء خدمة مقابلة . وعبد الناصر لم يكن لديه الضمان الكافي ، كما أنه كان يأبى تبادل الخدمات . كان عبد الناصر يعتقد أن تصفيية الشيوعية في مصر خدمة كافية لأمريكا تحفزها على معاونة نظامه ، ولكن أمريكا التي كانت تعرف حجم الشيوعية الحقيقي في مصر ، رغم ابتهاجها بذلك ،

كانت أحوج لحماية أموالها من البورجوازية الوطنية منها إلى حمايتها من الشيوعيين .

وهكذا وجد عبد الناصر نفسه في نفس موقف محمد علي نحو ١٨١٠ : حاكماً يريد زيادة الدخل القومي للانفاق منه على بناء جيش وطني قوي يمكن مصر من أن تلعب دورها الذي رسمته لها يد القدر ، أيًا كان معنى هذا الكلام ، فتفجر الطاقات الهائلة في المنطقة المحيطة بها ، أيًا كان معنى هذا الكلام ، ثم ينفق منه على تخفيف الفقر العام (إقامة عدالة اجتماعية) . ولكي يزيد الدخل القومي في بلد لا مدخلات فيه يعول عليها عند المواطنين ، وبالتالي لا رأس مال سائل فيه ، لم يكن لديه اختيار إلا أن تتقدم الدولة وتقوم بدور الرأسمالي المستثمر ليئول إليها فائض قيمة عمل الفلاحين والعمال والوسطاء (التجار) ... وهذا يعني رأسمالية الدولة ، فمنع تصدير العملة المصرية ومنع التصدير والاستيراد إلا تحت إشراف الدولة أو عن طريق الدولة ، وأمم تجارة أهم المحاصيل الزراعية (القطن) كما فعل محمد علي بإقامة نظام المونوبولية (احتكار الاستهلاك) وبذلك أصبح محمد علي المشتري الوحيد والبائع الوحيد والمستورد الوحيد والمصدر الوحيد لأكثر

الانتاج الزراعي والصناعي . ولا فرق هنالك بين رأسمالية الدولة والاشتراكية ، من ناحية ملكية الدولة أو الملكية العامة لوسائل الانتاج والخدمات وأدواتها ، سوى في موضوع واحد ، وهو أيلولة فائض القيمة من هذا الاستثمار العام .

ففي الاشتراكية - حيث الشعب مؤله - يتحتم أن يئول فائض القيمة ، أي ربح رأس المال العام وثمرته ، إلى الشعب في صورة خدمات عامة كالتعليم العام والصحة العامة والثقافة العامة والمواصلات العامة والترفيه العام ، وفي صورة سلع استهلاكية سريعة ومعمرة من الغذاء والكساء إلى السكن والأثاث ومن الضروريات إلى الكماليات مع زيادة هذه الخدمات والسلع كما وترقيتها كيماً . باختصار : الاشتراكية تتحتم أن تئول ثمار عمل الشعب وموارده الطبيعية إلى كل بحسب عمله أولاً ، وإلى كل بحسب حاجته ثانياً .

أما في رأسمالية الدولة - حيث الدولة مؤلهمة من دون الشعب - فثمار عمل الشعب وموارده الطبيعية تصب في خزائن الدولة لتنفقها الدولة بحسب تقدير ولاة الأمور القائمين بحكم الدولة ولما فيه خير الدولة . إن رأوا إنفاقها

على مجد الدولة أنفقوها على مجد الدولة ولو ضاعت في حروب وفتحات ، وإن رأوا إنفاقها على بناء صفة المجتمع ومجتمع الصفة أنفقوها على ذلك ولو ضاعت على الطبقات الحاكمة ولم يصل منها للشعب إلا الفتات .

شيء آخر يميز الاشتراكية عن رأسمالية الدولة ، وهو أن الاشتراكية لا تكون اشتراكية إلا إذا اقترنت برقابة الشعب على غلة عمله وموارده بما يضمن عودتها إليه في صورة سلع وخدمات ، وهذه الرقابة الشعبية لا وجود لها إلا بمسؤولية الحاكم وطبقته الحاكمة أمام الشعب وباستقرار معايير موضوعية واضحة لغايات الانتاج والتوزيع والانفاق العام على السلع والخدمات . أما في رأسنالية الدولة فالحاكم غير مسئول أمام الشعب وهو الذي يسائل كل من دونه ولا يسائل ، فإن كان هناك عقد اجتماعي بينه وبين الناس أو بين الناس بعضهم وبعضهم الآخر ، فهو عقد إذعان وعقد غامض غير محدد البنود .

والآن فلتترك كل هذا الكلام النظري لنرى من سمات نظام عبد الناصر إن كان اقتصاد هذا النظام مؤسساً على الاشتراكية أم على رأسنالية الدولة ، لأن مجرد التأمين أو الملكية العامة لوسائل الانتاج والخدمات في حد ذاته لا يعني

شيئاً معيناً وقد يؤدي إلى غaiات متعددة .  
وفي تشخيصنا لما جرى ينبغي أن نقيس الأمور  
بمقاييس :

الأول - سلامة مبدأ القطاع العام .  
الثاني - نجاح نظام عبد الناصر أو فشله في تطبيق هذا  
المبدأ عملياً .

أما من حيث مبدأ القطاع العام في التجربة المصرية فمن  
إضاعة الوقت أن نخوض في سلامته أو عدم سلامته لسبب  
بساط وهو أنه كان في جوهره أمراً محظياً علينا لا اختيار لنا  
فيه سواء رغبنا أم لم نرحب . أقول في جوهره لأنه في بعض  
وجوهه الفرعية مما نموا سرطانياً أو انحرف عن غايته بسبب  
اضطراب توجيهنا الاقتصادي أو فساد ضمائر الموجّهين .  
كان القطاع العام محظياً في ظل تأميمات الثورة لأن عموده  
الفكري كان أولاً مصدراً للمصالح الأجنبية وثانياً المشروعات  
الضخمة .

خذ مثلاً تأميم قناة السويس ، هل كان يمكن بعد تأميم  
« الشركة العالمية للملاحة البحرية » تملكها للأفراد من  
الصريين بطرح أسهمها وسنداتها على المستثمرين من أبناء

البلاد ؟ طبعاً لا ، حتى لو توفرت الية لذلك . لماذا ؟ لأن الشركة كانت تغل سنتوياً خلال عشر سنوات منذ تأسيسها في ١٩٥٦ حتى إغلاقها بحرب يونيو ١٩٦٧ ما متوسطه مائة مليون جنيه مصرى بالعملة الأجنبية ، ولو افترضنا أن صافي أرباح المنشآت البسطيئة الاستهلاك هو ٥٪ من قيمة رأس المال ، كان رأس المال يقوم بـ ألفي مليون جنيه مصرى (٢ بليون) ، فهل كان لدى المستثمرين المصريين الأفراد في ١٩٥٦ مدخرات فائضة قدرها ٢ بليون لشراء أسهمها وسدادها لو طرحت عليهم عند تأسيسها ؟ طبعاً لا . نفس الأمر بالنسبة للبنوك وشركات التأمين والبتروöl الأجنبية التي أهتمتها الثورة ، لو قدرنا رؤوس أموالها على أساس ما كانت تغله عملياتها ، وهي الطريقة السليمة في الحساب ، لبلغت رؤوس عملياتها البلايين من الجنيهات المصرية . فمن أين للمصريين كل هذه البلايين من المدخرات لتملك البنوك وشركات التأمين والبتروöl الأجنبية بين ١٩٥٢ و ١٩٦٢ ، تاريخ إعلان الميثاق ؟ وكيف يعقل أن تكون كل بنوك مصر مملوكة للدولة بعد تخصيصها ويبقى بنك واحد هو بنك مصر في يد الأفراد ، كل البنوك تدار تحت قيود القطاع العام إلا هو فيدار على أساس الاستثمار الرأسمالي البحث ؟ وكيف

يمكن التشريع للنظام المصرفي في مصر مع وجود هذا التسوء الشاذ بين البنوك ؟

وحتى لو قلنا أن تأميم شيكوريل وشمنلا وصيادناوي وعمر أفندي والصالون الأخضر الخ . . . كان متاحاً طرح ملكية بعضه على المساهمين المصريين الأفراد ، وبالمثل تأميم اسمنت بورتلاند ونبيذ جاناكليس وخزف سورناجا وصباخة البيضا وفنادق شبرد وسميراميس ومينا هاوس وكاتاراكت وأوتوبيس أبو رجبية ومقار الخ . . . الخ . . . فهل كانت في أيدي المصريين البلدين الكافية من المدخرات لشراء كل هذا ثم الاستثمار في الحديد والصلب وفي كيما وفي التعدين . لا أظن ذلك . فمعلوماتي عن حجم الادخار الأهلي الاختياري في مصر في السنوات العشر الأولى من الثورة أنه كان لا يسمح بشيء كثير من هذا .

ثم ماذا عن السد العالي وعن كهربة السد العالي ؟ هل كان يمكن بناء السد العالي وكهربته برأس المال الخاص ؟

أنا أفترض طبعاً أن مشروع السد العالي مشروع سليم هندسياً واقتصادياً رغم كثرة نقاده اليوم بعد أن مات صاحبه . وقد كنت شخصياً من رافضيه لأسباب رومانتيكية

غير علمية هي تقديس طمي النيل ولتصوري أنه قد ينقل مركز الثقل في مصر من منفيس إلى طيبة ، وهو أمر بلا معنى بعد انفصال السودان . وكنا نسمع طبعاً منذ البداية ب موضوع الطمي الضائع ولكن يؤكدون لنا أن الكيماويات يمكن أن تعوض الطبيعة . كذلك كنا نسمع عن تأكل الشطئان والتغيرات الهيدروليكيه وجواز تغيير مجرى النيل ، ولكن لم يخطر لأحد منا بتاتاً أن بناء السد العالي هو بداية خراب مصر المحقق كما يروج الآن أعداء عبد الناصر بضراوة ضاربة ومنهم من يطالب منذ الآن بهدم السد العالي . كنا نتصور يومئذ أن مشروع السد العالي مشروع ضخم له مزايا أهمها إمكان زيادة السرقة الزراعية والمحصولية بأكثر من مليون فدان وكهرة مصر اللازمة لتصنيعها ، وله أضرار أهمها حجب نسبة من الطمي وتأكل الشطئان ، وكان يقال لنا أن مزاياه أعظم من مضاره . و كنت شخصياً لا أرتاح للسرعة التي اتخذت بها الثورة قرار بناء السد العالي قبل إتاحة الفرصة لمناقشة المشروع علينا وفي جو من الحرية والهدوء . ومع ذلك فلم أجده هناك مدعاه للانزعاج الشديد لأنه كان معروفاً أن أمريكا وبريطانيا ، الأولى بنسبة ٧٠٪ والثانية بنسبة ٣٠٪ ، كانتا في مرحلة ما

قبل ١٩٥٦ قد قبلنا تمويل هذا المشروع الضخم وقد كانت الصحافة الأمريكية تسمى هذا المشروع «هرم ناصر» (ولم تكن تقصد أنه قبر ناصر وإنما كانت تقصد آية خلوده ، وإلا لكان قبر مصر وليس قبر ناصر) . والمنطق في هذا الاطمئنان النسبي كان أنه من غير المعقول أن توافق أمريكا أو أي بلد حريص على سمعته على تمويل مشروع السد العالي لو كان واضح الخطأ الهندسي واضح التدمير المستقبلي مصر ، ولا سيما أن أميركا كانت في تلك المرحلة من تاريخ الثورة تؤازر عبد الناصر بلا تحفظ . كذلك عندما سحب دالاس عرض أمريكا تمويل السد العالي عام ١٩٥٦ ، لم يؤسس دالاس سببه للعرض على فساد المشروع فنياً أو اقتصادياً وإنما أساسه على عدم اطمئنان أمريكا إلى قدرة مصر المالية على سداد قرض السد العالي . وقد قرأت في الصحف الأمريكية تقريراً عن السد العالي يقول أن الروس أنفسهم نصحوا عبد الناصر في أول الأمر عندما التمس معاونتهم بالعدول عن مشروع السد العالي والاستعاضة عنه بشبكة من القنوات معها شبكة من الصناعات الخفيفة مبنوطة في مختلف أرجاء مصر لأن ذلك أفعى لمصر اقتصادياً أو عمرانياً لا أذكر ، ولكن الروس أيضاً أبلغوا عبد الناصر أنهم رغم

ذلك جاهزون لتمويل السد العالي لو ظل مصرأً عليه . فنحن إذن لم نسمع أن حكومات الغرب والشرق أو مهندسيها كانت لهم اعتراضات أساسية فنية أو إقتصادية على مشروع السد العالي قبل البدء في تفيذه .

وقد فوجئت أثناء إقامتي في أمريكا خلال العام الجامعي ١٩٧٤ - ١٩٧٥ بالحملات القاسية تجرب في الصحافة الأمريكية على السد العالي بانتظام إلى حد أثّر في الرأي العام الأمريكي ، وكانت مفاجأة أكبر عندما كنت بمناسبة وبغير مناسبة أواجه في أمريكا بهذا السؤال : هل أنت مع السد العالي أو ضد السد العالي ؟ ولكثرة ما ألقى علي هذا السؤال بدأت أحس وكأنه يعني : هل أنت مع عبد الناصر أو ضد عبد الناصر ؟ وبدأت أحس وكأن إزالة السد العالي قد غدت جزءاً من برنامج مدروس لإزالة آثار عبد الناصر وإزالة أي إنجاز يكون ثمرة التعاون المصري الروسي وإزالة أية قاعدة للصناعة الثقيلة في مصر . وتذكرت موقف إنجلترا العدائى من مشروع قناة السويس في القرن التاسع عشر وعملها الدائب على إحباطه لأنه كان ثمرة التعاون المصري الفرنسي أيام سعيد واسماعيل ، وكيف أن إنجلترا لم تهدأ حتى اشتري دزرائيلي حصة مصر في شركة القناة في

١٨٧٦ وهي نحو نصف رأسها ، ثم احتلت انجلترا مصر في عهد مستر جلاستون في ١٨٨٢ لحراسة « المواصلات الامبراطورية ». ومنذ ذلك إلى مصر في يوليو ١٩٧٥ حدثني الأسطى حلقي باستفاضة وهو يقص شعرى في الكوارث التي يجلبها وسيجلبها السد العالى على مصر ( وكانت هذه أيضاً موضوع مداولات أكاديمية البحث العلمي ) ، فعرفت أن الأمر قد تجاوز علم العلماه وخبرة الخبراء ودخل في قاذورات السياسة غير الوطنية . وأنا شخصياً لست خبيراً في السدود والخزانات ولا رأي لي في هذا الاتجاه أو ذاك ، فإذا كان السد العالى هو كل هذا الشر بحسب فلا تترددوا في إزالته ولكنني أقول : الخدار ، الخدار . فأجدادكم لم يردموا قناة السويس إرضاء للترك أو للإنجليز .

أياً كان الرأي في السد العالى وكهربته فحجم الادخار القومى لم يكن كافياً لتغطية تكاليفها في صورة قرض وطني من أي نوع كان أو في صورة ضرائب جديدة ، فمثلاً هذه المشروعات القومية التي لا تدر عائدات مباشراً تملكها الدولة عادة في كل بلاد العالم . أما مشروعات الصناعة والتكنولوجيا التي اضططع بها القطاع العام سواء منها ما ورثه بتأميم

المصالح الأجنبية والمصادرات أو ما استحدثه داخل إطار خطط التنمية ، فبعضه كان بطبعته أو حجمه جائز التمليل للقطاع الخاص المصري من الناحية النظرية ، أما من الناحية العلمية فقد حال دون ذلك ضآلة حجم الادخار القومي من جهة ، واكتناز المال السائل بسبب عدم الاستقرار السياسي والاجتماعي وكثرة الخلخلات الاقتصادية الملزمة للتغيير الشوري من جهة أخرى . ومعروف أن الثورة حين قامت ظلت في سنواتها الأولى تحاول حفز المواطنين بمختلف وسائل التشجيع والتشريع والدعوة والمناشدة للمشاركة في المشروعات الاستثمارية ولكنها لم تجد الاستجابة الكافية فلم يكن أمنها سبيلاً إلى التنمية الاقتصادية ومحاولة زيادة الدخل القومي إلا اضطلاع الدولة بمسئوليّة التنمية في الانتاج والخدمات .

والسؤال الآن هو : هل نحن متفقون على سلامة هذه الغاية ، غاية التنمية الاقتصادية وزيادة الدخل القومي ؟

بغير شك نحن متفقون . ولكن التنمية الاقتصادية لها أسس ومناهج ومسارات قد لا تتفق عليها جميعاً . والأساس الذي بنيت عليه التنمية في عهد عبد الناصر ونظامه ساومه نظرية الاكتفاء الذاتي ، وهي أن تنتج الصناعة المصرية كل

شيء « من الابرة الى الصاروخ » ، سواء كانت خاماته وخبراته موجودة في مصر أو غير موجودة ، وهي نظرية لا يمكن تطبيقها إلا في ظل الحماية الجمركية العنيفة الشاملة وخفض استيراد السلع المصنوعة أو منعه ، وفي ظل التحالف الطبقي ولو بالاكراه ( تجميد الصراع الطبقي أو ما يسمى تحالف قوى الشعب العاملة ) ، وفي ظل الاقتصاد الموجه أو المخطط حيث للتصنيع والاستهلاك أولويات صارمة تحددها « احتياجات » الدولة والمجتمع كما تراها الرؤوس المدببة وليس كما يعليها حافز الربح كما هو الحال في الديمقراطيات الليبرالية . هذه النظرية ، نظرية « الاكتفاء الذاتي » ، كانت قاعدة الاقتصاد الفاشي والنازي والشيوعي وكل نظام شمولي في كل فترة من فترات التاريخ . ربما اتفقنا مؤقتاً على أن هذا ، رغم عيوبه الكثيرة هو أحد السبل الممكنة لتنمية الصناعة الوطنية بحمايتها في الدول النامية من المنافسة الخارجية ومن عدم الاستقرار الداخلي ، بمثل ما هو أحد السبل الممكنة للسيطرة الصناعية في الدول الاستعمارية الطاحنة كألمانيا النازية واليابان . ولكنه طريق يجب أن يكون موقتاً بأجل ، أي إلى أن تقف الصناعة الوطنية على قدميها ، لأن كل حماية مصطنعة وكل حماية لا

تقوم على بلوغ الانتاج نفسه حد الكفاءة إنما تكون دائياً على حساب المواطن المستهلك والعامل المتبع وهم جسم المجتمع الأكبر الذي ما أنشئت الحماية إلا لخدمته .

فهل نجح اقتصاد الثورة في تحقيق الغايات المرجوة منه بعد عشرين سنة من إحياطه بكل هذه القماطات الواقعية ؟ .

ليست عندي إجابة جاهزة على هذا السؤال ، لأن الإجابة على هذا السؤال هي من صميم عمل رجال الاقتصاد وكبار التكنوقراطيين ، وهم للأسف الشديد إنما لا يذون بالصمت وإنما متاحيزون في أحکامهم وفقاً لولاءات أو معتقدات سياسية سابقة أو لصالح خاصة تجعلهم إنما يتجمهرون للدفاع بالحق أو بالباطل عن تجربة القطاع العام ، وإنما يتجمهرون للتشهير بالحق أو بالباطل بتجربة القطاع العام . وأبسط عقبة في طريق الوصول إلى حكم في الموضوع هي عدم توفر «البيانات» الصحيحة في أكثر الأحوال .

ومع ذلك فهناك مؤشرات واضحة وبعض البيانات المتيسرة يمكن أن تساعد المواطن العادي على تشخيص حالة

اقتصادنا القومي بعد عشرين سنة من التجربة . ومن هذه المؤشرات والبيانات حجم الدخل القومي في مجموعه هل إزداد في مجموعه العام بنسبة الاستثمار العام ، وحجم الدخل القومي بحسب الفرد الواحد هل ازداد خلال عشرين عاماً من تجربة القطاع العام ، وحجم قروضنا الخارجية والداخلية لعمليات الاستثمار العام هل هو متناسب مع الزيادة في طاقتنا الإنتاجية وهل هناك تناسب بين الأصول والخصوم ، وحالة ميزان المدفوعات ، الخ ... كل هذه الوجوه وغيرها لا مناص من دراستها قبل أن نصل إلى حكم بإدانة القطاع العام أو تبرئة ساحتة .

## المحاسن والأضداد - ١

وبدأ بالأضداد لأنني سأختتم بالمحاسن ، ليعرف مداعحو الناصرية وهجاؤوها على السواء أننا لا نزال في مرحلة التشخيص ، وإننا لن نتمكن من إصدار أحكام نهائية حتى نكتشف بأشعة العقل والعلم صورة المجتمع المصري الباطنية في عهد الثورة . أما قبل ذلك فكل حكم مؤقت وقابل للتتعديل .

خذ مثلاً موضوع السد العالي ومعه مشروعاتنا الصناعية المملوكة بقروض الكتلة الشرقية . واضح من كتاب الدكتور علي الجريتلي «التاريخ الاقتصادي للثورة من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٦» (دار المعارف ١٩٧٤) ، وهو الكتاب الذي صادره عبد الناصر ، أو رجاته ، في ١٩٦٦ ولم ير النور إلا بعد أن سقطت مراكز القوى ، إن حجم قروض مصر من الكتلة الشرقية بين ١٩٥٨ و ١٩٦٦ للإنفاق على السد العالي وعلى خطة التصنيع ، ولا تدخل فيها قروض السلاح ، كان ١٣٣٤ مليون دولار منها ٨٢٤ مليون دولار من الاتحاد

السوفيتي و ٥١٠ مليون دولار من الدول الاشتراكية الأخرى . وقد خصص من القرض السوفيتي ١٠٠ مليون دولار للمرحلة الأولى من السد العالي ، مرحلة بنائه ، و ٣٢٥ مليون دولار للمرحلة الثانية ، مرحلة الكهرباء ، و ١٧٥ مليون دولار لبرنامج التصنيع الأول و ٢٤٤ مليون دولار لبرنامج التصنيع الثاني ، على أن يبدأ السداد على اثنتي عشرة سنة بعد إنجاز كل مشروع بفائدة ٢٪٥ . أما قروض الدول الاشتراكية الأخرى فكانت ٥٠ مليون دولار من يوغوسلافيا و ٦٠ مليون دولار من تشيكوسلوفاكيا و ٩٠ مليون دولار من كل من بولندا وألمانيا الشرقية والصين الشعبية و ٣٠ مليون دولار من المجر . ويضاف إلى هذه القروض الاشتراكية قروض في نفس الفترة ( ١٩٥٨ - ١٩٦٦ ) قيمتها نحو ٢٥٠ مليون جنيهًا من الكتلة الغربية ( نحو ٤٠٠ مليون دولار ) . ويقدر الدكتور علي الجريتلي بمجموع قروض مصر المدنية ( لا العسكرية ) في الفترة من ١٩٥٨ إلى ١٩٦٦ بنحو ٨٧٠ مليون جنيه ، منها ٥٧٠ مليون جنيه من الكتلتين الشرقية والغربية ومن الهيئات الدولية ، و ٣٠٠ مليون جنيه من أمريكا مقابل القمح المؤجل الدفع بالجنيه المصري . فالمجموع يعادل ١١٧٠

ss

مليون جنيه مصرى يضاف إليها ما يعادل نحو بليون جنيه مصرى حصلتها مصر بالعملة الأجنبية من رسوم المرور في قناة السويس خلال عشر سنوات بين ١٩٥٦ ، تاريخ تأميمها ، و ١٩٦٦ ، يضاف إليها نحو ٢٠٠ مليون استرليني المتبقية لصالح مصر في ١٩٥٢ من أرصادتها الاسترلينية المتجمعة خلال الحرب العالمية الثانية ( وأصلها نحو ٤٢٥ جنيهًا استرلينيًّا ) ، وقد استخدمت في الفترة بين ١٩٥٢ و ١٩٦٢ ، يضاف إليها جزء غير معروف من نحو ٨٠٠ مليون جنيه مصرى قيمة العجز في ميزان المدفوعات ( الفرق بين الواردات وال الصادرات ) في الفترة من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٦ أنفق على استيراد وسائل الانتاج من دون سلع الاستهلاك دون قدرة على السداد . وبذلك يكون مجموع ما دخل جيب مصر في الفترة من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٦ من عملات أجنبية عن طريق الأرصدة الموروثة والقروض الأجنبية ورسوم القناة والدفع المؤجل ما يوازي نحو ٣٠٠٠ مليون جنيه مصرى ( أي ثلاثة بلايين ) ، وربما كان بيع رصيد مصر من الذهب لتغطية بعض هذه الديون الغربية ولذا يصعب حساب حصيلته مرتين . فإذا لم يكن وجوب إضافة حصيلته إلى البلايين الثلاثة .

فإذا حسبنا أن تمويل السد العالي بمرحلة وتمويل برامج التنمية الصناعية والزراعية يقتضي إنفاق كل جنيه مصرى بالعملة المحلية على الإنشاءات والأجور والإدارة . . . الخ مقابل إنفاق كل جنيه أجنبي على ما يستورد من المعدات والآلات والخامات وربما الخبرات ، خرجنا بأن مجموع ما أنفق على مشروعات التنمية في مصر ، وأكثرها تابع للقطاع العام ، بين ١٩٥٢ و١٩٦٦ ، أي بين قيام الثورة والعام السابق على حرب يونيو ١٩٦٧ ، يبلغ نحو ٦ بلايين من الجنيهات نصفها بالعملة الأجنبية .

والسؤال الآن هو : هل إذا أجرى ديوان المحاسبة عملية جرد لكافة منشآت التنمية في مصر منذ ١٩٥٢ حتى انهيار ١٩٦٧ وقُوم أصولها وجد أنها تساوي فعلاً ٦ بلايين من الجنيهات ؟ بل هل يجدها أكثر من عشرة بلايين من الجنيهات إذا أضفنا إليها المصالح الأجنبية المؤتمة والمصادرة بتعويض وبغير تعويض ومنها قناة السويس مقلدة على أساس قيمتها الفعلية (\*) وإذا لم تكن أصول الصناعة

---

(\*) أنا أحسب القيمة الفعلية وقت التمصير على أساس أن رأس مال المنشآة يجب تقويه على افتراض أنها كانت تدر ربحاً صافياً يتراوح بين ٥٪ و ١٠٪ بحسب طبيعتها . ويضاف إلى ذلك مجموع المرتبات والأجور التي دخلت سنوياً جيوب

والزراعة والنقل والملاحة التي استخدمتها الثورة أو أمتها تساوي فعلاً رأس المال المستثمر فيها ، فكيف كان ذلك ؟ أهو من عمل الاهمال أو التبديد أو التخريب أو لصوصية المال العام ؟ ومن المسئول عن ذلك ؟

هل تدر منشآت القطاع العام المستحدثة حقاً ربحاً للدولة على مستوى الاستثمار الرأسمالي بما يبرر إنشاؤها ، أم أن منها الكاسب ومنها الخاسر ومنها ما يغطي نفقاته ؟ فإن كانت تخسر فما علة ذلك ومن المسئول عن ذلك ؟ وإن كانت تربح فكيف ينفق ربحها ، على القيادة أم على القاعدة ؟ ومنتشرات القطاع العام المؤممة من المصالح الأجنبية السابقة . لقد كانت في الماضي قبل الثورة قطعاً استثمارات رابحة وإلا لأفلس أصحابها من الخواجات . فهل هي لا تزال تربح بعد التأميم بنفس النسبة أم بنسبة أقل أم ترى بعضها يتوجه بالخسارة ؟ لقد كان تلفيق البيانات الخاصة بالانتاج والخدمات والأرباح سمة من سمات إدارة القطاع العام طوال عهد الثورة . كذلك كان إخفاء الحقائق

= الموظفين المصريين الذين حلوا محل الموظفين الأجانب بعد التأميم ، فهذا عنصر في الدخل القومي .

والتستر على الأخطاء والخسائر بل والكوارث ، وكان المنطق السائد هو رسم صورة وردية لحالة الانتاج والتوزيع في كل فرع من فروع القطاع العام ، لاثبات نجاح البيروقراطية المصرية والتكنوقراطية المصرية ولو بأشاعة الأكاذيب . وكانت الدولة من جهة والاتحاد الاشتراكي من جهة أخرى يشجعان هذا المنطق ليثبت روح التفاؤل بين المواطنين من جهة ولقمع التشكيك في القطاع العام أو في رأسمالية الدولة أو في الاشتراكية سمهما ما تشاء من الأسماء .

نحن نعرف مثلاً أن السكك الحديدية ، وقد كانت دائمةً قطاعاً عاماً منذ أن أنشأها إسماعيل بصورة جدية ، كانت مصدراً هاماً من مصادر إيرادات الحكومة المصرية ، وقد كانت تأتي بعائد سنوي للخزانة العامة في عهد الملكية يتراوح بين ٤ ملايين و ١٢ مليون جنيه (في المتوسط نحو عشر ميزانية الحكومة) . ومع ذلك فنحن نعرف أن السكك الحديدية أصبحت الآن معانة من الدولة يجري تشغيلها بالخسارة ، رغم أن الراكيين تضاعف عددهم بتضاعف سكان مصر . فماذا جرى ؟ هل هي العمالة الزائدة وإطعام الناس لوجه الله ؟ أم هي السرقات العامة بطول السلم من ثمن القطارات إلى ورش الصيانة ومن شباك التذاكر إلى

عامل الدرسة ؟ أم ترى أن الركاب غدوا يركبون ولا يدفعون كما يفعلون أحياناً في الأتوبيسات من كثرة الاشتراكيَّة ؟

كذلك نحن نعرف أن أبو رجينة ، ومن قبله تورنيكروفت ، ومعهما شركتا ترام مصر ومترو مصر الجديدة كانوا يجذبون الملايين من وراء النقل المشترك أو النقل العام في شوارع القاهرة وكانت مواصلاتهم منتظمة مريحة لم ترتكب إلا أثناء الحرب العالمية الثانية . ومنذ آل النقل إلى الدولة فوجئنا بأن النقل العام لم يصبح استثماراً بل شيئاً معانياً كالتعليم والصحة العامة ، بل أصبح مؤسسة خيرية تهدىء تنفق منها الدولة على نقل المواطنين كل ذلك رغم تضاعف عدد المتنقلين وازدياد إمكانيات الربيع . وقد أصبحت مواصلات المصرية قطعة من الجحيم ، فماذا جرى ؟

طبعاً سيقولون أن السكك الحديدية في إنجلترا معاناة ولكنهم لن يقولوا أنها معاناة لارتفاع أجور العمال من جهة ولتحول الناس إلى وسائل النقل والانتقال الأخرى .. وفي أمريكا اختفت السكك الحديدية تماماً من كثير من المناطق لأن الناس تحولت إلى الطائرات والأتوبيسات للسفر البعيد فهل هذا ينطبق على مصر ؟ لا أعتقد أن عمال النقل العام

والخاص مرتفعو الأجور ، فهم رغم سوء خلق الكثيرين منهم يدخلون في طائفة المعذبين في الأرض . وهم على خلاف عمال أوروبا وأمريكا مجردون من حق الاضراب العام بحكم القانون ولذا فهم يمارسون إضراباتهم الجزئية مع المستهلك لا مع رب العمل . كذلك واضح أن هيئة النقل العام أو السكك الحديدية تواجه تحمة لا نقصاً في حجم الركاب والبضائع . ومهمها قيل عن ارتفاع ثمن أجهزة النقل وثمن الوقود وهو ما لا سيطرة لنا عليه ، فقد تضاعفت أجور الانتقال وتضاعف حجم الانتقال ورقم الأعمال بما كان ينبغي أن يحفظ التوازن .

كذلك الحال في بقية مشروعات التنمية . أعتقد أن الوقت قد حان لدراستها مشروعًا م مشروعًا لمعرفة مدى سلامتها أو فسادها من الناحية الاقتصادية . فإذا كان الالهام أو اللصوصية ( واسمها الرسمي المخفف « التسيب » ) يعني المثل القائل : « المال السائب يعلم السرقة » ، فالالهام واللصوصية يمكن أن يخربا المال الخاص كما يمكن أن يخربا المال العام . والعلاج ليس حل القطاع العام وإنما ردع اللصوص بمثل الشدة التي يُردع بها لصوص القطاع الخاص . وإنما مشكلة القطاع العام هي أن إكتشاف

اللصوص فيه أصعب من إكتشافهم في القطاع الخاص حيث لكل رأس مال حارس يسهر عليه شخصياً ويصونه من الضياع . أما القطاع العام فمالكه الحقيقي وهو الشعب العامل ودافع الفساد لا يملك حق التفتيش في دفاتره ليعرف من المحسن ومن المسيء وأين مواطن السلامة ومواطن الخلل لأن إدارته متحصنة داخل قلعة منيعة هي قلعة الحكومة ذاتها من إداريين وبيروقراطيين وفنين . والخل هو إخضاع القطاع العام برمته للرقابة الشعبية ممثلة في لجان تحقيق وتفتيش عن طريق الخبراء تكون منتجة لا معينة وتكون محسنة من البرلمان ومن مجلس الدولة ويكون من سلطتها إبلاغ نتائجها لمكتب النائب العام حيث اللصوصية ثابتة ولمكتب المدعي العام الاشتراكي حيث الاتهام أو الاستهتار أو السفه أو المسوبيه أشياء واضحة .

وفي وسط هذه الصعوبات الكثيرة هل يمكن أن نحكم حكماً إجمالياً على أداء القطاع العام ؟ نعم . حتى لا نهرب من مسئولية هذا الحكم العام يجب أن نسلم أولاً أن هناك مقاييس موضوعية نقيس بها الأشياء ونؤسس عليها الأحكام .

فبالنسبة للمصالح الأجنبية المؤمرة ليس هناك أشكال لأن

معايير الأداء والمحصيلة كانت قائمة فعلاً من قبل ويمكن مقارنتها بمستوى الأداء والمحصيلة بعد التأمين . ليست هناك صعوبة في الحكم على بيرة بومونتي ونبيذ جاناكليس وسبرتوكوتسيكا وسجاير ايسترن وأوتوبيسات أبو رجيلة و محلات شيكوريل وشمنلا وافرينيو وصيدناوي وجاتينيو والصالون الأخضر وداود عدس وبونتيمولي وريفولي والجليون ومطابع دار الهلال ودار المعارف ومائة مؤسسة أخرى ، بعد التأمين وقبله ومع اختلاف الظروف ورغم اختلاف الظروف . وإذا كان كبريت الأمس المصنوع محلياً يشط وكبريت اليوم لا يشط وأسبرين الأمس يخفف وأسبرين اليوم لا يخفف الصداع ، كل هذه أشياء سهل معرفتها وسهل تقضي أسبابها وقياس مستوى الأداء والمحصيلة فيها .

وكذلك بالنسبة لبرامج التصنيع والتنمية الزراعية التي أنشئت في ظل الثورة فمقاييسها أيضاً لا يدخل في باب الاعجاز ، لأن حسابها معروف . فالافتراض في العرف الاقتصادي أن أي مشروع استثماري صناعي يسترد رأس ماله في عشر سنوات عن طريق تجميع احتياطي لاستهلاك رأس المال يوازي ١٠٪ من دخله سنوياً . وبما أن برامج التنمية الصناعية المصرية بين ١٩٥٨ و ١٩٦٦ قد تم أكثرها

بفرض معروفة الحجم من الدول الاشتراكية هي ، خارج تكاليف السد العالي ، نحو ١٠٠٠ مليون دولار ( ٣٩٩ مليوناً من الاتحاد السوفييتي و ٥١٠ ملايين من الدول الاشتراكية الأخرى ) ، أي ما يعادل نحو ٥٠٠ مليون جنيه مصرى . هذا القرض كان واجب السداد على ١٢ سنة للدول الدائنة بعد إنجاز كل مشروع ، أي أن الدول الاشتراكية أعطتنا ستين سماح فوق ما يسمح به العرف الرأسمالي لاسترداد تكاليف أي مشروع . وبما أن هذه المشروعات قد أنجزت فعلاً ويقوم القطاع العام بتشغيلها بحيث تتجزء ومن حصيلة انتاجها وربحها السنوي ترد مصر للدول الدائنة الاحتياطيات المخصصة وهي عشر إجمالي أرباحها على ١٢ منه ، فقد كان ينبغي ألا نسمع كلمة واحدة عن عجز مصر عن سداد ديون التنمية للدول الاشتراكية . وما يقال عن ديون الدول الاشتراكية يقال أيضاً عن ديون الدول الرأسمالية التي اقترضتها مصر للتصنيع .

ومع ذلك فنحن لا نفتئ نسمع الشكوى تلو الشكوى عن عجز مصر عن سداد ديونها الخارجية ، ولا تفسير لهذا الأمر إلا أحد فروض أربعة هي :

(١) : إما أن إنتاج برامج التصنيع في ظل القطاع العام لم تكن وليست الآن تتيح كافياً يمكن الدولة من خصم الاحتياطي المطلوب وتحويله إلى الدول الدائنة ، وفي هذه الحالة نقول أن الصورة العامة للقطاع العام صورة فاشلة بنسبة النقص في سداد أقساط الديون .

(٢) : إن إنتاج برامج التصنيع في ظل القطاع العام كان نموذجياً أو كافياً لسداد أقساط الديون ولكننا لم نحول كل هذه الأقساط إلى أصحابها على الأقل في مواعيدها لأننا كما يقول أبناء العامة من أهل مصر قوم «أكلتية» يستدينون فإن جاءت ساعة السداد آثروا أن «يفنطروا» بمال الغير بالاتفاق على السلع الاستهلاكية المستوردة من سيارات وثلاجات وأدوات ترف وبالاتفاق على متعة الأسفار في ربوع أوروبا وأمريكا وربما بإلقاء بعض الأرصدة في الخارج .

(٣) : إن إنتاج برامج التصنيع في ظل القطاع العام كان نموذجياً أو كافياً لسداد أقساط الديون ولكننا لم نحول الأقساط لأصحابها بتصدير قيمة الاحتياطي ، لا لأننا بطبيعة نأكل مال الغير ، ولكن لأن الشورة قد خلقت طبقات جديدة كالغيلان الجائعة النهمة إلى استهلاك الضروريات والكماليات جميراً ، وبدلأ من أن نقشف

وندفع ما علينا حتى نبرأ من الدين ثم نفعل ما بذا لنا ، صرفاً مستحقات الدائنين على هذا المجتمع الاستهلاكي الجديد سواء بحسن نية لرفع مستوى معيشته ، أو لإرضائه وشراء سكوته على النظام الناصري المغلق الأبواب .

(٤) : إن إنتاج برامج التصنيع كان حقاً كافياً لسداد أقساط الديون ولكن أكلها الانفاق على حربنا الخاسرة وعلى أحلامنا السياسية الضائعة ، وفي هذه الأحوال الثلاثة الأخيرة لا لوم ولا تثريب على القطاع العام وإنما يقع اللوم على قياداتنا الاقتصادية والسياسية التي خللت ميزانية الحرب بميزانية التنمية أو انتهت فلسفتها « إننا لن نشقى لسعد الأجيال القادمة » بدلاً من أن تنتكشف ، رغم أنها كانت تعلم أن السعادة من العيش بالدين معنها الأكيد هو الشقاء للأجيال القادمة .

من هنا نرى أن مشكلة القطاع العام ليست بالمشكلة البسيطة . وجدير برجال الاقتصاد بيننا أن يكدوا وراء الحقائق والبيانات والتحليلات لنعرف ماذا جرى بالضبط حتى غدت مصر تواجه هذه الصعوبات في سداد ديونها الخارجية . وأنا شخصياً لست مؤهلاً لأن أبدى رأياً في الموضوع ، وإن كنت كمواطن ألاحظ من الخارج أميل إلى

الظن بأن في موقفنا الحالى وجهاً من كل عنصر من العناصر الأربعه .

أنظر مثلاً إلى السد العالى . لقد كانت نظرية السد العالى قائمة على أساسين : إستصلاح أكثر من مليون فدان وتوليد طاقة كهربائية تكفي لتصنيع الريف المصرى بدلأ من استيراد الوقود . فما ذنب مشروع السد العالى إن كنا قد أنفقنا على بنائه وكهربته بالعملة الأجنبية ما يوازي ٤٢٥ مليون دولار عدا ما أنفق بالعملة المحلية ثم تووقفنا عن إستصلاح الأراضي إما لضيق ذات اليد أو للامهال الجسيم ، ولم نستمر طاقته إلا في إنارة بعض القرى المصرية . ولا شك أن إدخال الكهرباء في بيت الفلاح المصرى عمل إنسانى جليل ، ولكن أجمل منه وأجل أن تنتهي كهربة القرية المصرية بظهور صناعات آلية ، ولو محدودة ، يحمل فيها التيار الكهربائى محل قوة الدواب وعقل الإنسان ، وبهذا نغير طبيعة الاقتصاد فى القرية المصرية .

من أجل هذا كله أقول : ليس من العدل أن نتسرع في الحكم على القطاع العام فندنه أو نبرئه دون دراسة كافية ، فربما كان حل القطاع العام ومشئاته الصناعية شبيهاً بما نزل بصر أيام عباس الأول الذي حل جيش محمد علي العظيم

وأغلق ترسانته وفك مصانعه الكثيرة وأغلق بالضبة والمفتاح مدارسه وكل آية من آيات العمران أنسها ذلك العاهم الكبير . كذلك أقول : إبحثوا دفاتر مصر جيداً ، فقد لا تكون مصر مفلسة إلى هذا الحد الذي تحاول أن تصوره قلة من العقلاة المتشائمين وكثرة من شبيحة المال والسياسة والأفاقين المغامرين ، بل وربما تروج له عن الدول الاستعمارية لتشهير بنا وياقتصادنا على غرار ما كان يفعله الاستعمار الأوروبي أيام الخديوي إسماعيل لتبرر التدخل في شؤوننا والتحكم في سياستنا . فإن لمصر وشعبها عند العالم المتحضر رصيداً من العرفان ليس من السهل نكرانه ، وقد كان من نعمة الله علينا أنه خلقنا من غير بترول ، وكأنما قال للمصري ما قال لأدم في التوراة : بعرق جبينك تأكل خبزك ، فطالما أن بقيت للمصري قدرته العظمى على العمل وشوقه إليه فلا خوف عليه ولن يحزن أبداً . فيما جاءت به الريح يذهب مع الريح ، ولا يبقى في الأرض إلا العمل النافع . ولكم مرت مصر من قبل في حلقات أحلك من هذا فأخرجها بنوها من الضيق بالجهد والجهاد .

وسواء أكان هذا الأمر أم ذاك ، فالذى لا شك فيه أن النظام المغلق الذى أسسه عبد الناصر جعل من المستحيل

ss

معرفة ما كان يجري داخل مؤسسات القطاع العام وشركتاه وداخل إدارة النقد الأجنبي ، الخ . . . وجعل المسألة مستحبة والعقاب على الانحرافات أو سوء التصرفات غير ممكن لأنها كثيرةً ما كانا يتمان بأمر من « الحكومة الخفية » التي لم تكن مسؤولة أمام أحد إلا عبد الناصر وحده ، كما حدث لفضيحة مصروف القطن الذي أكلت الدودة منه ما قيمته ٧٠ مليون جنيه في ١٩٦١ وتأهت المسئولية بين وزارة الزراعة التي قالت أنها طلبت استيراد المبيدات اللازمة وإدارة النقد الأجنبي التي قالت أن (جهات ما) تصرفت في رصيد العملة الأجنبية . ووسط هذا الإنغلاق سقط على القطاع العام ظلان رهيبان هما ظل المخابرات العامة وظل الاتحاد الاشتراكي كسلطات تحقيق وإدانة وإرهاب باسم نزاهة الحكم . وكثرت الشكاوى الكيدية ولم تعد تسمع لأحد كلمة إلا إذا كان موضع ثقة إحدى هاتين السلطتين غير المسؤولتين . وكنا نسمع عن وحدات انتاجية أو وحدات خدمات عديدة تعطل العمل فيها تماماً أو انخفض مستوى الأداء إنخفاضاً شديداً لأن مصر لا تجد العملة الأجنبية الكافية لشراء قطع الغيار اللازمة .

وفي نظام الباب المغلق الاستيراد إلا باذن الدولة راجت

السوق السوداء في السلع الاستهلاكية المستوردة والمحلية وفي قطع الغيار حتى حيث الدولة تستورد ما يكفي منها ، وشاع الاكتناف للمضاربة فيها وتصاہر الأوغاد في القطاع العام والقطاع الخاص لسلخ جلد المستهلكين . وراجت سوق تهريب السلع الأجنبية في مجتمع الندرة ، أولاً من الشام في أيام الوحدة ثم من غزة بعد الانفصال ثم من ليبيا بعد هزيمة ١٩٦٧ وثورة الفاتح من سبتمبر ثم من السعودية والكويت ومن كل مكان بعد الانفتاح ، لأن الانفتاح لم يأت نتيجة للوفرة ولكن جاء مع الضيق برجاء تحقيق الوفرة . وارتفاع الرقم القياسي لنفقات المعيشة لأن حركة التصنيع خلقت شرائح جديدة ضخمة من الطبقات العاملة والطبقات المتوسطة ساكنة المدن وأصبحت هجرة اليد العاملة والخبرة العاملة من الريف إلى المدينة سمة من سمات عهد الثورة ، حتى أن تعداد القاهرة ازداد في عشرين سنة ، من ١٩٥٢ إلى ١٩٧٢ من ٢ مليون نسمة إلى نحو ٦ ملايين نسمة ، ومثل هذه النسبة تقريباً في كثير من مدن المحافظات .

هذه الظاهرة التي كان ينبغي أن تكون ظاهرة صحية ايجابية في النظام الناصري ، وهي غزو الطبقات المتوسطة والمتوسطة الصغيرة والعمالة الفنية ، ضيّع أكثر آثارها

الإيجابية الانفجار السكاني في الريف والمدينة معاً بحيث لم تتغير صورة التكوين الطبقي والتوزيع البشري بين الريف والمدينة في عهد الثورة كثيراً عنها كان عليه الحال في عهد الملكية . كذلك ضيّع أكثر آثارها الإيجابية افتتاح شهية الطبقات الجديدة للاستهلاك بدلاً من التقشف ومحالدة النفس حتى يتم بناء المجتمع الصناعي الجديد ، وتفشت فلسفه ( اعشني اليوم وأمتنى غداً ) بين الجماهير ، وهي فلسفه ما شاهدها سياسيو الثورة حيناً استرضاء للناس ، وشجعها اعلاميو الثورة حيناً لصرف الناس عن التفكير في مشاكل الحياة العامة . وبهذا أكلت مصر شحومها أولاً بأول ثم بدأت تأكل لحمها ، وإذا لم يظهر فيها من يدخل شيئاً من الرشد في عقول بنيها فلن يبقى فيها إلا العظام .

تقول : وما مسؤولية الثورة ونظام عبد الناصر بالذات في أن المصريين يتواذون بمعدلات زادت حجم سكان مصر من نحو ٢٠ مليوناً في ١٩٥٢ إلى نحو ٣٦ مليوناً في ١٩٧٢ . وأقول أن تحديد النسل ، أو تنظيمه كما يسمى أدباً في هذه الأيام ، كان بحاجة إلى أن تبني الثورة ثورة ثقافية تغير المفاهيم ( الكاثوليكية ) الدينية السائدة عن تحريم تعطيل الارادة الالهية في توالد البشر ، ولكن الثورة أحجمت عن

ذلك إما خوفاً من الكهنوت وإما نقصاً في إدراك أهمية هذه الثورة الثقافية وإنما لأن رجالها في حقيقتهم غير مقتنيين بهذه الثورة الثقافية لأنهم في جوهرهم تعبير طبيعي عن الثقافة السائدة في المجتمع المصري التقليدي . سألت علماً من أعلام الاقتصاد المصري كان دائماً من دعاة تحديد النسل ، قلت : أنا حائز في عبد الناصر ، لقد حدث في (الميثاق) على تحديد النسل ومع ذلك فهو يترك كافة أجهزة الإعلام والدعوة في نظامه تدعى لاطلاق النسل . أجباني العلم : لأنه أخذ المال فهو يخشى أن يقال أنه أخذ البنون كذلك . أما تصوري الشخصي فهو أن الثورة الثقافية كانت مسؤولة أكبر مما يتحملها نظام عبد الناصر ، لأن ثورته ونظامه معاً كانوا في جوهرهما منبعين من الطبقة المتوسطة الصغيرة القليلة التي لم تؤت قناعة عبيد الأرض المظلومين ولم تؤت علم سادتهم الظالمين .

شيء آخر كان في نظام عبد الناصر من الأثقال التي كبلت القطاع العام ، وهو العمالة الزائدة . فنظرية الانتاج لا فرق فيها بين المنهج الرأسمالي الراقي والمنهج الاشتراكي ، وإنما الفرق هو في نظرية التوزيع . ولا شك أن الرأسمالية الفردية في مراحلها المنحطة تبني نشاطها على

استرافق الإنسان في كافة الصور ، وهو ما يمكن أن تفعله رأسمالية الدولة في مراحلها المبكرة أيضاً ، ولكن الرأسمالية الراقية تقيم أسس العمالة والتشغيل على حد أدنى من احترام ساعات العمل وصيانة صحة العمال ومكافأة العامل بنسبة جهده في الانتاج الخ . . .

فنظرية الانتاج في أي نظام راق تقوم على مبدأين هامين بين مبادئ أخرى :

(١) : وضع الرجل المناسب في المكان المناسب ضماناً للكفاءة الانتاج .

(٢) : تشغيل القوة العاملة اللازمة فقط للانتاج ، والخامات اللازمة فقط للانتاج ، حتى تتحقق اقتصادية الانتاج بحيث لا تزيد تكاليفه على حصيلته ، بل وب بحيث يحقق فائضاً من القيمة ، هذا الذي يسمونه ( الربح ) .

وقد كان من مشاكل القطاع العام في عهد عبد الناصر مشكلتان : مشكلة الادارة المختللة ومشكلة العمالة الزائدة .

أما مشكلة الادارة المختللة فقد نشأت في تاريخ باكر من عهد الشورة ، وهي تلك المشكلة التي اشتهرت أيام عبد الناصر نفسه بمشكلة ( أهل الثقة وأهل الخبرة ) ، أو مشكلة

(الاخلاص والكفاءة) كما كانت تسمى في بعض الأحيان . فالثورة بسبب ظروف قيامها بتدخل العسكريين ، لم تكن لها في بادئ الأمر كوادر مدنية يمكن أن تطمئن بهم على تحقيق غاياتها بمنتهجها الخاص بها ، فقد كانت أكثر الكوادر المدنية صاحبة الخبرة في كل شيء من التعليم الى الدبلوماسية ومن الصناعة الى الري والزراعة ، رغم تعاطفها مع الثورة العسكرية في بعض غaiاتها لا تقر بعض هذه الغaiات ولا تقر منهاجها المندفعه المتسرعة لتحقيق هذه الغaiات ، سواء كان ذلك بسبب ارتفاع ثقافتها ، أو بسبب اختلافها العقائدي مع العسكريين ، أو بسبب تأثيرها بما أفتته من منهج للحياة في عهد الملكية . وبالمثل كان هذا ينطبق على كوادر مصر السياسية والادارية والقانونية والاقتصادية . وهو أمر طبيعي واجهته كل ثورات العالم في مراحل الانتقال : إن تجد الموالين والأعداء للقديم والجديد . ولكن الثورات المدنية كان دائمًا لديها الحد الأدنى من الكوادر صاحبة الخبرة والولاء في وقت واحد . كان لديها الضباط الأحرار والمهندسون الأحرار والمعلمون الأحرار والأطباء الأحرار والاقتصاديون الأحرار والثوار في كل مهنة وحرفه من يمكن بهم تسخير الأمور . أما الثورة العسكرية المصرية فلم تجد

سبيلًا لحماية نفسها من أصحاب القديم ومن التيارات الثورية الأخرى المتلاطمة طوال عهد الثورة إلا بالاعتماد على (الضباط الأحرار) ومن لاذ بهم من ضباط الصف الثاني أو المدنيين المتقررين على أساس الولاء الشخصي ودون قيد فني أو شرط فكري . فسلمت كل قطاع من قطاعات الانتاج والخدمات الى (جاولايت) من القيادات العسكرية أو شبه العسكرية ، وجعلت كل تعيين أو ترقية بقوة القانون من الدرجة الخامسة فصاعدًا لا يتم إلا بموافقة المخابرات العامة ومكاتب الأمن . وفي بعض القطاعات الحساسة كأجهزة الاعلام وفي بعض المستويات العليا كمجالس الادارات الى جانب ذلك عضوية الاتحاد القومي أو عضوية الاتحاد الاشتراكي ، وبذلك جعلت الجنسية المصرية في المرتبة الثانية بعد الجنسية الثورية واعتبرت كل مواطن مصري عدواً للثورة ما لم يحصل على شهادة أو تأشيرة من مسؤول بأنه عكس ذلك . ولا شك أن بعض الضباط الأحرار وبعض من تخيرتهم الثورة من الإداريين والفنين المدنيين قد أثبتوا أنهم على درجة عالية من الكفاءة وعفة اليد وروح الخدمة العامة ، ولكن أيضًا كان بينهم نسبة عظيمة من الجهل وخربي الذمة والمستهترين وعباد النفس والأقارب

والمعارف بدرجة ساعدت على تخريب الانتاج والخدمات في أكثر قطاعات الحياة في بلادنا .

وقد أتيح لي في ١٩٦١ أو ١٩٦٢ أن أترجم لجريدة (الأهرام) حديثاً للرئيس الراحل عبد الناصر أدلى به للصحفي الانجليزي المعروف بيتر مانسفيلد ونشرته إما «الاويزيرفر» أو «الصنداي تايمز» ، فوجده من أخطر وثائق الثورة التي تمكنا من فهم منهج عبد الناصر في إدارة البلاد وإدراكه الفطري العميق لعلم السياسة ولطبيعة السلطة . قال عبد الناصر لمانسفيلد ما معناه : عندما قامت الثورة ١٩٥٢ ساعدني في تحقيق هذه الثورة بمجموعة من زملائي الضباط هم «الضباط الأحرار» . ولكن ما أن نجحت الثورة حتى وجدت أن مشكلتي الأولى كانت كيف أبعد زملائي عن الجيش ، بالذات لأنهم تعاونوا معي في هذا العمل السياسي . فأنا لا أؤمن بأن من حق الجيش الاشتغال بالسياسة ، وإنما غدت مصر وهي النموذج العظيم للحكومة المركزية واستقرار الحكم ، مثل جمهوريات أمريكا اللاتينية التي لا تكف عن مزاولات الوثوب على الحكم بالانقلابات العسكرية . ولم يكن من المعقول أن أعقاب من عاونني على تحقيق الثورة وجاذبوا معي بأرواحهم أو أرزاقهم

أو حررتهم بفصلهم من القوات المسلحة أو بمجرد إحالتهم على المعاش أو الاستيداع وهم لا يزالون في سن الخدمة العاملة ، ولذا فقد وزعنهم على الادارات الحكومية وعلى المؤسسات والشركات العامة لتسيرها من ناحية ولراقبة أمن الدولة فيها من ناحية أخرى . وبهذا كافأتهم على تضحيتهم وخدمت جيش مصر بتنقيته من الضباط المشغلين بالسياسة .

والحق أن عبد الناصر قد خدم مصر حقاً خدمة جليلة بتطهير جيشه من الضباط السياسيين فوقاها شرور الانقلابات العسكرية المتعاقبة التي تعرضت لها بعض الدول المجاورة مثل سوريا والعراق ، وقد دل بذلك على أنه رجل دولة مدني العقلية . ولكن في الوقت نفسه أساء إلى الحياة المدنية المصرية وإلى إدارة الانتاج المصري والخدمات المصرية بفرض العديد من الضباط ناقصي الخبرة محدودي الثقافة على حياتنا المدنية ، وقد كان منهم أيضاً فئة فاسدة الخلق طفت وبغت وأرهبت الأهلين لنهب المصادرات والحراسات والمال العام أو لأشباع عقدها السادية في بعض الأحيان .

هذه المشكلة التي واجهها عبد الناصر في مواجهة مشكلة السلطة ومشكلة استقرار الحكم ليست بالمشكلة الجديدة

ولكن حلها الناصري كان هو الجديد فقد واجهها من قبل الرومان والعرب وكل الفاتحين من بناء الامبراطوريات مع قوادهم المتصررين في الحروب . وقد حلها الرومان باقطاع مسافات كافية من الأرض القابلة للاستصلاح التي لا صاحب لها لكل ستوريون ( قائد مائة ) يرفع أعلام روما سواء في الأمصار المفتوحة أو في الوطن الأم . وبذا كانوا يبعدون حملة أكاليل الغار عن الجيش الروماني ويكافئونهم في وقت واحد . وقد وجد محمد علي نفسه أمام نفس هذه المشكلة بعد حروبه الوهابية واليمنية والسودانية . وجد جيشه قد اكتظ بالقواد المتصررين أصحاب الحقوق في مشاركته في السلطة ، فأبعدهم عن الجيش باقطاعهم « الابعاديات » . وكان محمد علي قد أمم كل أراضي مصر الزراعية في ١٨١٣ بعد مذبحة القلعة ( ١٨١١ ) وبعد الروك الجديد ( المسح الجديد ) في ١٨١٣ فأدخل في أملاك الدولة نحو مليون فدان من البراري القابلة للزراعة بالاستصلاح ومن الأراضي المزروعة كانت ساقطة من القيد في مساحة المماليك . ولكن لم يبدأ بتوزيع حق الانتفاع فقط من دون حق الرقبة في هذه الابعاديات الشاسعة من أراضي الاستصلاح إلا في ١٨٢٩ ، وأعفاها من الضرائب العقارية

١٥ سنة حتى يستقر إنتاجها على أن تدفع بعد ذلك ضريبة العشور (١٠٪ من دخلها) ، ولذا عرفت بالأراضي العشورية . (طبعاً محمد علي احتفظ لنفسه وللأسرة العلوية بالشفالك والتفاتيش وهي الأخصب معدنا) . وفي تقديرى أن عبد الناصر لو كان قد أقطع الضباط الأحرار أراض من أراضي مديرية التحرير أو أراضي الوادى الجدى أو أراضي الاستصلاح الزراعي بوجه عام ليستصلاحوها ويستثمروها على نفقتهم الخاصة بمعونة البنوك ومحاسبهم الخاص لوصول إلى غايته دون المجازفة بإدارة الانتاج القومى والخدمات القومية نتيجة لوضعها في أيد ناقصة الخبرة .

على كل فالصورة ليست قائمة الى هذا الحد لأن بعض هؤلاء الضباط الأحرار ومن يلوذ بهم قد أثبتوا أنهم على درجة متقدمة من الكفاءة في الادارة ومن نظافة اليد ومن الإدراك الوطني ومن الاحساس بالمسؤولية على الصعيد المدنى ، كما أن منهم من بدا ساذجاً قليلاً الحيلة لا يفهم مشكلات عمله المدنى يضلله أوغاد المدنين ذات اليمين وذات الشمال ، ثم اكتسب بالمارسة خبرة واسعة جعلته أميناً حقاً على المال العام وعلى غaiيات الانتاج والخدمات .

وفي الطرف الآخر نجد العملية العكسية تخرب الانتاج

والخدمات في القطاع العام ، أو لعلها الوجه الآخر من نفس المشكلة ، وهي تفشي الإرهاب من القاعدة بدلًا من الإرهاب من القمة باسم « الرقابة الشعبية » التي نص عليها « الميثاق ». فباسم الرقابة الشعبية كثرت الشكاوى الكيدية في الرؤساء من فنيين وإداريين واتهامهم بالانحراف الاداري أو المالي أو السياسي . فتتحرّك المخابرات العامة وتجري التحقيقات وفي بعض الأحيان تلتفق القضايا للكوادر العليا في الانتاج والخدمات . وكان أبطال هذه المهازل أو المأساة وأدواتهما أعضاء لجان الاتحاد الاشتراكي في مؤسسات القطاع العام وشركائه من اشتغلوا بالاشتراكية اجتباء للمنافع الخاصة وللسطوة الشخصية في موقع عملهم . وقد نجم عن ذلك ضياع هيبة الرؤساء وسلطتهم في محاسبة المؤوسسات على الاهمال أو الفساد واستغلال النفوذ . كان الطريق مهدًا أمام فاسدي الخلق من الموظفين : ما عليهم إلا الاستغال بالسياسة الشورية وإقامة الجسور بينهم وبين مراكز القوى بكتابة التقارير ليصبحوا الحكام الحقيقيين لبعض المؤسسات والشركات ، واكتسبوا بعض قوة الجستابو فأصبحت بعض القطاعات بالشلل أو بالفوضى وانعدام معايير الحساب .

أما العمالة الزائدة ، وهي مرض مزمن من أمراض البيروقراطية المصرية لم يستجد مع الثورة بل ورثه الثورة من عهد الملكية ، فقد استفحلا حين أُعلن نظام عبد الناصر في فترة الميثاق أنه يقوم على « العمالة الكاملة » تأسيساً على أن لكل مواطن حق العمل على الأقل من الناحية النظرية .

والمفروض في العمالة الكاملة أن اقتصاد البلاد يقوم بإنشاء المشروعات المنتجة أو الخدمات الحقيقة إنشاء مطرداً وكافياً لامتصاص كل ما في المجتمع المصري من خبرات ، ولكن وزارة القوى العاملة منذ إنشائها غدت توزع توزيعاً إجبارياً خريجي الجامعات سنوياً على الادارات الحكومية وعلى مؤسسات القطاع العام وشركاته القائمة دون أن تكون هذه الجهات حاجة إليهم وبدون النظر إلى تخصصاتهم أو قدراتهم في العمل ، حتى تختت بهم الحكومة والقطاع العام وشاع فيهما الاضطراب والتراخي والتخرّب النفسي بسبب تكدس الموظفين العاطلين . وواضح لكل ذي عينين أن نظرية العمالة الكاملة في مصر هي الاسم المذهب لما يسمى في الدول الرأسمالية « إعانة البطالة » ، ولكن وهم بناء المجتمع الاشتراكي أو أكذوبته تضمن مسؤولية الدولة عن تشغيل كل أبنائها وكل أجيالها بعد أن تصلدت لأهم مرافق

العمل ، وجعل من غير السائغ أن تقول الدولة لكل جيل قادم : « إنما نطعمكم لوجه الله » أما من يرفع هذا القناع الاشتراكي العظيم ويتفرون جيداً فيما يجري ، يعرف أن قرار العمالة الكاملة في مجتمع عاجز عن مواصلة التنمية بالعدلات الكافية بسبب كثرة ديونه وكثرة حروبه هو في حقيقته إجراء سياسي لمكافحة الشيوعية بين المتعلمين العاطلين . فالجامعي العاطل الذي لا يجد لنفسه مكاناً ولا رزقاً شريفاً في وطنه جدير بأن يطرح على نفسه وعلى مجتمعه كل هذه الأسئلة الخطيرة التي يطرحها المواطنون العاطلون على الهيئة الاجتماعية في كل بلد من بلاد الله : لماذا وكيف كان ذلك . وهل من سبيل إلى حل شريف غير الانحراف ، كأسان من العلقم أحلاهـا مر : بطالة المتعلمين ومعهمـا الشيوعية ، أو عمالة المتعلمين الوهمية التي تلهي كلاً منهم بالكفاف عن التفكير في تغيير مضمون المجتمع وصورته . وقد اختار عبد الناصر أخف العلقمين وهو التأمين ضد البطالة أو « بدل الشيوعية والانحراف » . ( كان هناك حل ثالث طبعاً وهو تجنيد كل هذه الآلاف المؤلفة من الخريجين بقوة القانون في تعليم أبناء الفلاحين والعمال كالخدمة العسكرية سواء سواء ، ولكن الرجعية المصرية لن تسمح

به أبداً وهي راضية . ويلد متوسط الأمية فيه ٧٥٪ أي برنامج قومي للتعليم العام كفيل بأن يتضمن أجحى وأجيالاً من الجامعيين العاطلين ) .

هذه بعض معوقات الادارة والتسيير والانتاج في القطاع العام وفي الخدمات العامة . ومع ذلك فمن يتأمل الأمر جيداً يجد أن عبد الناصر رغم كل هذه الأخطاء كان في صف التقدم لا شبهة في ذلك . فلقد اتخذ في فترة الميثاق أخطر قرار اتخذ في تاريخ مصر الثقافي وهو العودة الى سياسة طه حسين ، سياسة الماء والماء في التعليم ووضع حد لسياسة دنلوب - القباني ، سياسة صنابير العلم التي تفتح وتغلق بحسابات دقيقة ، وهل نسينا جامعة القاهرة عام ١٩٥٣ و١٩٥٤ أيام أن كانت محاطة بالاسلاك الشائكة وحوطها الجنود شاكبي السلاح بملابس الميدان ، والكرنيه لا يعطي إلا من يدفع رسوم الدراسة الجامعية ؟ لقد كان في إمكان عبد الناصر أن يحمل صداع بطالة المتعلمين بتحديد حجم التعليم ، ولكنه بدلاً من ذلك أعلن مجانية التعليم الجامعي في فترة إعلان « الميثاق » .

فالتحية لذكرى هذا الزعيم كثير الأخطاء . لقد غامض الأحداث في اتجاه التقدم واستبصر دعائمه . هذا الضابط

المتعجرف الذي وقف يوم الاعتداء عليه في ميدان المنشية  
بين الشعب المصري ذا الجهد المتصل العريق قائلاً : « أنا  
علمتكم العزة والكرامة » ، انتهى عند اعلان « الميثاق »  
بقوله : « الشعب هو المعلم العظيم » . ثم مضى قبل أن  
يبلغ النضج الأخير ، ولو لا ما كان من ثموه المطرد في سبيل  
التقدم لما كانت مصر الى اليوم ، وهي المهللة في الوسائل ،  
المبللة في الغايات ، لا تزال عقل العالم العربي وسراجه  
الوضاء ، منارة نور علم بناتها تجلو غياهبا الحضر ومفاؤز  
البيداء .

## المحاسن والأضداد - ٢

كتبت طويلاً في مواطن قصور القطاع العام ، والآن بقي أن نجيب على هذا السؤال : هذا القطاع العام الشديد القصور ، ماذا نفعل به ؟ هل نحله أم ندعمه ؟

في رأيي المتواضع أن القطاع العام في مصر هو نواة مصر الصناعية ، وأي مساس به في جوهره سوف يؤدي بنا إلى إحياء الفلسفة القديمة التي كنا نتعلّمها في المدارس أيام الاستعمار البريطاني وهي أن « مصر بلد زراعي ». وفي رأيي المتواضع أيضاً أن تصفية القطاع العام سواء بإغلاقه أو بتقاديمه ذبيحة وقرباناً لقطاع خاص تحابيه الدولة أكثر مما تحابي القطاع العام ، ليس فقط ضد حركة التاريخ في عالم يتوجه باستمرار إلى تأميم الصناعات الضخمة والخدمات الضخمة ، ولكنه سوف يكون وبالاً على الطبقة التكنوقراطية وطبقة العمال الفنيين اللتين اقتصرن سعي مصر للنمو الحضاري والاستقلال الاقتصادي خلال مائتي عام بيناها . وفي رأيي المتواضع أخيراً أن كل هذه العيوب التي أفضت في

سردها عيوب حقيقة موضوعية ولكنها عيوب جانبية لا تؤثر في الجوهر شيئاً ، وليس بينها ما لا يمكن تداركه ، فأكثر ما وصفت من وجوه الخلل مصدره خلل في الادارة لا خلل في المشروعات .

فوضع الرجل المناسب في المكان المناسب ، وحماية المؤسسات من بلاء القيادات الفاسدة ومن بلاء القواعد الفاسدة ، ووضع سياسة أرشد لضغط التكاليف حتى ترك عائدًا من الانتاج ، وذب البطالة المقنعة عن نظام التوظيف في الهيئات والمؤسسات والشركات الخ . . . كل هذه مشاكل إدارية ليس فيها ما يعجز ولاة الأمور ، والتقصير فيها لا يخرب القطاع العام وحده ولكن يخرب القطاع الخاص كذلك . ويبعد ، أليس من التعسف أن نجد مصنعاً أو وحدة خدمات ينهار مستوى الأداء فيها لنقص الخامات أو قطع الغيار المستوردة ، ثم نضع اللوم على المصنع أو وحدة الخدمات ونحن نعلم أن وزارة الخزانة لا تستعفها بالنقد الأجنبي اللازم لاستيراد الخامات أو قطع الغيار ؟

ما ذنب السد العالي إذا كان جاهزاً بماله اللازم لري مليون فدان جديدة لو استصلحت بإنشاء شبكات المصارف الالزمة ، ولكن المصارف لا تنشأ السنة بعد السنة منذ إنشاء

السد العالي ، رغم أن القروض الأجنبية لشراء معدات الصرف كانت دائمةً جاهزة ، ولكن الخزانة كانت لسبب ما إما عاجزة عن وإما متراجعة في تدبير الميزانيات الازمة بالعملة المصرية للانفاق على التمويل الداخلي لهذه المصارف القومية ؟

ما ذنب السد العالي إذا كان وجهاء الأرياف وكولاك الاتحاد الاشتراكي في الريف المصري ، بسبب جشعهم لماء الري ، يستغلون نفوذهم في إرهاق وزارة الري لتجعل منسوب مياه النيل ومتفرعاته عاليًا باستمرار عن المستوى المحدد له فنياً ، فتكون نتيجة ذلك ارتفاع منسوب المياه الجوفية في حقول مصر بما يجعل الأراضي الزراعية « تطبل » كما يقول الفلاحون فتتلاطم جذور النبات فيها لشدة رطوبتها ومحمضتها ويقل محصول الزراعة فيها . وهم الآن ، رغم أن الخطأ خطأ لهم ، يستوقفون المارة في الطرقات ويشكرون لهم مر الشكوى من أن أرض مصر « تطبل » منذ بناء السد العالي ! أم ترى أن الحرب بين الريف والمدينة التي حدثنا عنها أجناتسيو سيلوفي في « فونتا مارا » و« الخبز والنبيذ » قد بدأت حقاً في مصر وتجمعت صيحات الحرب فيها حول السد العالي ، أما جوهر الصراع فهو : أيها يحكم مصر ؟

## الريف أم المدينة؟

ركزنا بما فيه الكفاية على سلبيات الاقتصاد في عهد عبد الناصر ولم نركز على الإيجابيات . فهل هناك إيجابيات ؟

نعم هناك إيجابيات . فرغم الأخطاء الكثيرة التي حفت طريق الاقتصاد المصري في عهد عبد الناصر نستطيع أن نقول أن الثورة الناصرية أضافت إلى الاقتصاد المصري وإلى الاجتماع المصري المقومات الآتية :

أولاً - زيادة ثلث حجم مياه النيل المستخدمة في الري . فالسد العالي ، بحسب مخططه ، يرفع المستخدم من مياه النيل من ٥٢ مليون متر مكعب إلى ٨٤ مليون متر مكعب بزيادة ٣٢ مليون متر مكعب ، الفاقد منها ١٠ مليون ونصيب السودان منها ٥,٧ مليون ، وبذلك يتبقى لمصر من هذه الزيادة ١٤,٥ مليون متر مكعب من المياه الزائدة وهو ثلث حجم المياه التي كانت متاحة حتى بناء السد العالي لري مصر ، وهو أيضاً كاف لري مليون فدان لو استصلحت شبكات الصرف ولزيادة المساحة المحصولة بأكثر من نصف مليون فدان . هذا إلى جانب وقاية مصر من غائلة الفيضانات العالية والواطئة ، وقد فعل السد العالي ذلك فعلاً فأنقذ مصر في السنوات الأخيرة من الفيضان المنخفض

نتيجة للجفاف الذي أصاب وسط أفريقيا ومنه هضبة أثيوبيا عدة سنوات متصلة فهلكت بسببه ملايين البشر وملايين الحيوانات جوعاً وعطشاً . ومن نتائج السد العالي انخفاض المياه الجوفية الذي يمنع تطبيل الأرض فتزداد انتاجيتها ، فضلاً عن الثروة السمكية في بحيرة ناصر .

ثانياً - زيادة نصيب الصناعة في الدخل القومي من ١٢٧ مليون جنيه في ١٩٥٢ - ١٩٥٣ إلى ٣٧٦ مليون جنيه في ١٩٦٢ - ١٩٦٣ . وقد كانت الزراعة قبل الحرب العالمية الثانية تنتج ٥٠٪ من الدخل القومي ، ولكن رغم التوسع فيها مساحة بالاستصلاح ومحصولياً بالري الدائم في ظل الثورة ، فقد انخفض نصيبها من الدخل القومي إلى ٣٠٪ مما يشير إلى زيادة نصيب الصناعة والخدمات من الدخل القومي من ٥٠٪ إلى ٧٠٪ وقد ازدادت الرقعة الزراعية من ٥,٧ ملايين من الأفدنة في ١٩٥٢ إلى ٦ ملايين فدان في ١٩٦٢ بزيادة ٣٠٠,٠٠٠ فدان في عشر سنوات ( يلاحظ أن الرقعة إزدادت من ٤,٧ ملايين فدان في ١٨٨١ إلى ٥,٧ ملايين فدان في ١٩٥٢ بزيادة مليون فدان فقط في ٧٠ سنة تحت الاحتلال البريطاني وكان أكثرها من قنوات الخديوي اسماعيل ومن خزان أسوان ) . كذلك ازدادت

المساحة المحصولية من ٩,٦ ملايين فدان الى ١٠,٥ في ١٩٦٠ بزيادة ٨٥٠,٠٠٠ فدان . ومع ذلك فمعدل التنمية الزراعية في عهد الثورة لم يزد على ٣٪ سنوياً لعدم ظهور آثار واضحة لاستصلاح الأراضي . وإنما كان أكثر التنمية في قطاع الصناعة والكهرباء فقد ارتفع الرقم القياسي للإنتاج الصناعي والكهرباء في ١٩٦١ الى ٣٨٣٪ بالنسبة لرقم ١٩٥٢ . وازداد دخله خلال الفترة ١٩٥٤ - ١٩٦٢ بنسبة ٧,٩٪ سنوياً بينما ازداد المتوسط العام للدخل القطاعات الأخرى الى ٤,٧٪ سنوياً . وقد ازدادت قيمة صادرات مصر من ١٣٥ مليون جنيه في ١٩٥٢ منها ٧ ملايين جنيه من الصادرات غير الزراعية ( الصناعية والتعددية ) الى ٢٣٠ مليون جنيه في ١٩٦٤ منها ٦٢ مليون جنيه للصادرات غير الزراعية . ( تختلف التقديرات طبعاً لو أدخلنا صادراتنا من البشر والخبرات الفنية ) .

وبالمقاييس المألوفة تعد زيادة إجمالي الدخل القومي انتصاراً لاقتصاد الثورة ، ولكن كل هذه الزيادة لم تتعكس في متوسط الدخل الفردي للمواطنين ، لأنها ضاعت في بالوعة تضاعف السكان . وبالمقاييس المألوفة كيف يمكن اعتبار عبد الناصر ونظامه مسئولين عن خصوصية تناسل المصريين ؟ ( أنا شخصياً أعدهم مسئولين ففي نظري أن

الخصوصية على المستوى الحيواني دليل على أن المجتمع المصري في ظل الشورة لم يتحول من الكم الى الكيف . وفي ميكانيكية حفظ الذات نجد المجتمعات التي لا تستطيع الدفاع عن نفسها في معركة البقاء برقي النوع تعوض عن ذلك غريزياً بثبات بقائها كمياً بكثرة التوالد . وعجز نظام عبد الناصر في تحقيق هذا التحول الكيفي في المجتمع المصري هو الذي أدى الى هذا التكاثر بمعدلات التخلف التقليدية ) . فلننقل أن نظام عبد الناصر ، بالمقاييس المألوفة المستمدة من القيم الشائعة ، قد نجح في زيادة إجمالي الدخل القومي . وقد ازدادت نسبة الصادرات المصنوعة من ٧٪ في ١٩٥٢ الى ٣٠٪ في ١٩٦٢ . كذلك انخفضت نسبة الواردات المصنوعة من ٢٦٪ في ١٩٥٢ الى ١٢٪ من مجموع الواردات في ١٩٦٢ ، بينما ارتفعت نسبة الخامات الصناعية والسلع الوسيطة والآلات المستوردة من ٢٤٪ من مجموع الواردات الى ٤٠٪ .

ثالثاً - زيادة القوة الكهربائية في مصر من ٣٥٥ ألف كيلوواط في ١٩٥٢ الى ١,٣ مليون كيلوواط في ١٩٦٣ بمعدل ٣٠٪ سنوياً . وبعد إتمام كل محطات السد العالي يمكن أن تصل الى ١٠ مليون كيلوواط ، وهي حالياً أقل من

هذا بكثير . هذه الطاقة الضخمة نسبياً إذا لم تستخدم في كهربة الريف إلا في إنارة منازل الفلاحين ، وإذا لم تؤد إلى خلق صناعات ريفية معتمدة على الكهرباء فلن يكون الخطأ خطأ السد العالي . وقد حلت هذه الطاقة أزمة الوقود في الصناعة المصرية بعد ضرب الزيتية أثر حرب ١٩٦٧ . ويلاحظ أن حجم الطاقة الكهربائية المتولدة من السد العالي يتوقف على السياسة العليا التي تحدد نسبة استخدام مياه السد العالي في الري ونسبة في توليد الكهرباء ، مما يوحى بوجود تناقض أصيل بين مصر الزراعية ومصر الصناعية ، الأولى تريد ماء أكثر والثانية تزيد كهرباء أكثر ، والمرجو أن قياداتنا السياسية والاقتصادية لا تسمح لأيهما بتدمير الآخر . وهذا يوضح ضرورة الاهتمام بتوليد مزيد من الكهرباء بمشروع منخفض القطارة .

رابعاً - في ١٩٥٢ كان ٢٠٠٠ مالك يملكون ١,٢ مليون فدان من أرض مصر الزراعية ( بمتوسط ٥٥٠ فداناً لكل ) ، ومنذ ١٩٥٢ وزع بالصلاح الزراعي نحو ٨٠٠,٠٠٠ فدان من الأراضي المستولى عليها وأملاك أسرة محمد علي وأراضي الأوقاف والأجانب بمتوسط فدان إلى ثلاثة أفدنة للفرد الواحد . وكان ٢ مليون مالك يملكون

ss

٨٠٠,٠٠٠ فدان ( بمتوسط خمس الفدان لكل ) . وفي ١٩٦٢ ، عام الميثاق ، كان ما لا يزيد عن ٦٪ ( ٣٦٠,٠٠٠ فدان ) من الرقعة الزراعية في يد من يملكون أكثر من مائة فدان ويباقي مصر مفتة إلى ملكيات صغيرة ومتوسطة دون المائة فدان . فقانون الاصلاح الزراعي الذي كان حجر الأساس في ثورة عبد الناصر حقق هدفين : أولهما توسيع طبقة صغار الملاك في الريف بتحويل مئات الآلاف من الأجراء المعدمين إلى ملاك صغار وثانيهما إلغاء طبقة كبار المالك الذين يسمون مجازاً بالاقطاعيين وضررهم كقوة سياسية واجتماعية تحكم في مسار السياسة المصرية بتجريدهم من قوتهم الاقتصادية . وقد فشل نظام عبد الناصر في تحقيق المهداف الأول لأن خصوبة التزايد السكاني حافظت على نسبة الأجراء المعدمين في الريف بالنسبة للمالكين وربما زادتها ، ولكن نظام عبد الناصر نجح في تحقيق المهداف الثاني وهو تحطيم طبقة كبار المالك ( الباشوات والبكوات ) واقتلاع تأثيرهم في السياسة المصرية . وقد تسلمت قيادة الريف المصري منذ ثورة ١٩٥٢ طبقة أوساط المالك وهي طبقة لا تقل ضراوة في عداء الاشتراكية عن طبقة كبار المالك وتقل عنها ثقافة ومدنية تزيد عنها محافظة ولكنها في الوقت نفسه

الصدق بالأرض منها وأقل إسرافاً، وربما كان عليها المعمول في تعمير الريف وتصنيعه . فعند الاصلاحيين من أعداء الاشتراكية يمكن اعتبار قانون الاصلاح الزراعي حجر الأساس في سياسة عبد الناصر لمناهضة الاشتراكية بتوسيع قاعدة الطبقة المتوسطة المالكة لوسائل الانتاج في الريف والسيطرة عليها في المدينة ، وبالتالي يمكن اعتبار قانون الاصلاح الزراعي من أهم منجزات ثورة عبد الناصر . (أنا طبعاً أستعمل اصطلاح الاشتراكية بمعناه العلمي بمعنى ملكية « الشعب » لوسائل الانتاج وسيطرته عليها ، وليس بالمعنى المجازية والمزيفة العديدة التي تسمى « اشتراكية » كل نوع من أنواع الاصلاح أو الاقتراب من العدالة الاجتماعية ، أو تستغل هذا الشعار لسرقة الثورات الشعبية ) .

٥ - ثنو المدينة المصرية والاقتصاد المدني ، وقد كان ينبغي أن يتم هذا على حساب الريف المصري فيغير وجه الحياة على أرض مصر ، ولكن الانفجار السكاني في الريف جعل هذا النمو غير ملحوظ الأثر في الصورة العامة للمجتمع المصري ، فالريف المصري بثقافته وتقاليده المحافظة لا يزال هو المنبع الذي يصب في المدينة أكثر مما تصب المدينة في

الريف . وهذه الهجرة السكانية المتلاحقة حتى الآن تمنع المدينة المصرية من تكوين شخصيتها إلى حد جعلها من بعض الوجوه امتداداً حضارياً للريف المصري . وبالرغم من عدوان الريف المصري على المدينة المصرية وأثاره الحضارية الوخيمة إلا أن هذا التداخل بين الريف والمدينة يمكن اعتباره تقدماً إيجابياً على حالة الانفصال الحضاري التام بين حياة الريف وحياة المدينة في مصر قبل عام ١٩٥٢ ، حيث كان في مصر عالمان من القيم منفصلان تمام الانفصال ، عالم الريف عالم المدينة . وهو على كل حال الخطوة الأولى نحو غزو المدينة للريف إذا أتيحت للمدينة المصرية الظروف الملائمة لاستكمال مقومات شخصيتها ثم إشعاع قيمها وتقاليدها إلى أعماق الريف . وأنا أقصد بالقيم الحضارية كل شيء معنوياً كان أم مادياً ، من المفاهيم الدينية والثقافية الدينية إلى وضع المرأة أو الطفل في المجتمع إلى استقرار حقوق الإنسان إلى علاقة المواطن بالمواطن وعلاقة المواطن بالدولة والسلطة ، وعلاقة المواطن بوسائل الانتاج ، إلى الفنون والأداب والثقافة العامة ، إلى منطق الأولويات في الاستهلاك ومقاييس الاستهلاك الخ ..

## ٦ - إتساع مبدأ الضمان الاجتماعي ( التأمينات

الاجتماعية ، المعاشات ، التعويضات الخ... ) ، وبعد ١٩٥٢ من ضمان المعاش والتعويض لموظفي الحكومة فقط وللkadrs الفنى والإداري والكتابى في الشركات الكبرى الى الطبقة العاملة . وهو اتساع ينسب خطأ الى الاشتراكية ولكن فى حقيقته ليس إلا مظهراً من مظاهر الرأسمالية الراقية يمارس فى كافة البلاد الرأسمالية الراقية . وقد خطأ نظام عبد الناصر في هذا السبيل خطوات ملموسة حقيقة . كذلك خطأ خطوات ثابتة في « طريق » التأمين ضد البطالة بنظام « العمالة الكاملة » ، وهو نظام رغم سوء آثاره إلا أنه أرقى بكثير من النظر الى المواطنين على أنهم مجرد خراف تخرب بالضرائب وتساق الى مذابح الحروب وتفرض عليهم كافة تكاليف الدولة صاغرين دون أن تكون لهم حقوق اجتماعية في مقابلتها حق العمل وتحصيل الرزق ، كما أنه أرقى من مهانة إعانة البطالة المعمول به في الدول الرأسمالية . ونظام العمالة الكاملة من الناحية الاقتصادية لا معنى له إلا تخفيض ساعات العمل بتوزيعه على قاعدة أوسع من العاملين ، وبالتالي زيادة تكاليف الانتاج ، وإبقاء أضراره لا يكون بالغاته وإنما باستحداث مشروعات انتاجية جديدة أو التوسيع في الخدمات العامة بما يتضمن القوة العاملة الجديدة

جيلاً بعد جيل .

٧ - تمصير الاقتصاد المصري وإدارته . فقد كان من نتائج ثورة ١٩١٩ أن سعد زغلول استطاع تمصير الادارة الحكومية في مصر ، بعد أن كانت أهم المناصب العليا وعدد عظيم من المناصب الادارية الوسطى والفنية وكثير من المناصب الحساسة في الجيش والبوليس في يد الانجليز بصفة خاصة منذ المراقبة الشنائية في نهاية عهد اسماعيل ، أو على الأصح ، منذ تولي الخديوي الخائن توفيق ومنذ الاحتلال البريطاني في ١٨٨٢ . وقد بقيت آثار قليلة من ذلك في العشرينات والثلاثينات حتى بعد مصرع السير لي ستاك باشا السردار (قائد عام) الجيش المصري وحاكم السودان العام في ١٩٢٤ . وبقي سبنكس باشا ورسل باشا (حكمدار القاهرة) والبكباشي ليز بطل مذبحة كويري عباس الأولى (١٩٣٥) وأضرابهم ، وقد صفت أكثر هذه البواقي بعد معاهدة ١٩٣٦ . ولكن ثورة ١٩١٩ لم تستطع تمصير الاقتصاد المصري وإدارته فبقى وبقيت في يد الأجانب من انجلiz وفرنسيين وبلجيكيين وإيطاليين ويونانيين وكل جنس وملة . وكل ما أدى إليه في مراحلها الأولى هو إنشاء بنك مصر من ناحية ، وظهور طبقة من كبار الخبراء والماليين

المصريين لها نفوذ كبير في إدارة البنوك والشركات المساهمة وفي البورصة وفي الاتحاد المصري للصناعات الذي كان يسيطر عليه الأجانب استثماراً وإدارة (إسماعيل صدقى وعلي الشمسي وأمين يحيى وفرغلي وعبدود واندراوس الخ ..) كما دخل بعض المصريين قطاع الاستثمار الصناعي والتجاري . ويدأت حركة مقاطعة البضائع الأجنبية (حركة «المصري للمصري» التي كان يقودها سلامة موسى ) ، ولكن الاستثمار في الصناعة والتجارة والخدمات في أساسه والعمود الفقري لادارته ظلا في يد الأجانب حتى ثورة ١٩٥٢ .

وقد بدأ الموقف يتحسن لصالح المصريين منذ أن ألغى مصطفى النحاس الامتيازات الأجنبية في معايدة مونتريه (١٩٣٧) ، وبذلك درجة درجة أمكن للحكومة المصرية أن تخضع الاستثمارات الأجنبية في الصناعة والتجارة للضرائب المباشرة ، وقد كانت من قبل معفاة من الضرائب . فقبل ١٩٣٧ لم تكن هناك ضرائب على الدخل أو على الأرباح التجارية والصناعية في مصر ، وإنما كان نصف ايرادات الحكومة مستمدًا من الضرائب الجمركية (غير المباشرة) ومن الضرائب العقارية المباشرة على الأطيان والمباني ،

فرضت ضريبة الدخل وضريبة الأرباح في ١٩٣٩ ثم ضريبة الأرباح الاستثنائية أثناء الحرب العالمية الثانية . وتوالت التشريعات التي تفرض على الشركات الأجنبية استخدام موظفين من المصريين بنسبة عالية بلغت ٧٨٠ ثم تفرض عليها حداً أدنى في حجم مرتبات الموظفين المصريين بالنسبة لحجم الأجور العام لمنع تلاعب الشركات بتعيين الحصة المصرية من الفئات الدنيا ( الخدم والسعادة الخ ) . وقد كان هذا من أسباب هجرة أجانب مصر هجرة جماعية حتى قبل ثورة ١٩٥٢ . إنهم أحسوا بتقلص نفوذهم ومستقبلهم ومستقبل عيالهم في مصر بإلغاء الامتيازات الأجنبية وتقلص سلطان الانجليز .

ولكن الذي تم تصدير الاقتصاد المصري بهذه الصورة الخامسة كان تأميم ثورة ١٩٥٢ للمصالح الأجنبية على كل مستوى وعلى أوسع نطاق بين ١٩٥٢ و ١٩٦٠ ، آناً بالتعويض وآناً بنهب المال المنهوب ، وجيئنا الذي عاصر عهد فؤاد وعهد فاروق وعهد عبد الناصر ربما أحسن بتائج هذا التصدير أكثر مما يحس جيل الثورة نفسه . فقد كان في الاسكندرية شيء من رباعية الاسكندرية للورانس دوريل ، وكانت القاهرة بشيء من المبالغة قريبة من بغداد المتبني التي

كنت تسمع فيها كل لسان إلا اللغة العربية ( كان هذا ينطبق على الأقل على المربع الواقع بين شيكوريل وأمريكن سليمان باشا وبين ميدان التحرير وميدان عمر أفندي كما ينطبق على الزمالك وجاردن سيتي والمعادي . أما مصر الجديدة والسكاكيني والظاهر وبعض دخانيق شبرا فقد كنت تسمع فيها الفرانكو آراب البزرميط الذي كان من خصائص شوام مصر ) .

وقد خالط تأمين المصالح الأجنبية في مصر بعض أعمال العسف والنهب والسلب على المستوى الفردي الذي تميز به الكثير من قرارات الحراسات والمصادرات مما يندى له الجبين الوطني الشريف لأنه لا يليق بأمة متحضررة ، وما يستوجب أن نفتح دفاتره في القريب العاجل ، إن كنا نقيم وزناً لسيادة القانون ، لنعرف كيف آل المال العام إلى الجيوب الخاصة ، فليس في التاريخ شيءٌ إسمه عفا الله عما سلف . وقد كانت هناك حالات من ترحيل بعض الأجانب المحليين وبعض اليهود المصريين ، دون تمييز بين المحسن والمسيء خلال ٢٤ ساعة لمجرد استيلاء بعض الأفراد على شققهم الرخيصة في أرقى أحياء القاهرة ولنهب محتويات مساكنهم نهباً فردياً تحت مظلة سلطة الدولة . ولكن كل هذه المأساة

والمخازي الفردية لا ينبغي أن تعمينا عن القيمة الوطنية والقومية في تأمين المصالح الأجنبية الكبرى التي كانت تمثل العمود الفقري للاقتصاد المدني ، في مصر ، وكان تصميراها في تقديرى إنجازاً إيجابياً لثورة عبد الناصر ونظامه وخطوه مؤكدة في سعي مصر نحو تحقيق استقلالها الاقتصادي .

غير أن الخطأ الأكبر الذي تورط فيه نظام عبد الناصر في اندفاعه إلى تصفية الوجود الأجنبي ، مصالح وأشخاصاً ، كان في تقديرى هو المغالاة في الایمان باكتفاء مصر الذاتي في الثقافة والعلم والخبرات ، والاعتقاد بأن عصر تلمذة مصر على العالم المتقدم في العلوم والفنون والأداب قد انتهى . وبيدلاً من تعويض النقص في الخبرات الناشئ عن طرد الأجانب بـإيفادآلاف المصريين إلى أوروبا وأمريكا و مختلف أرجاء العالم ، على غرار ما فعله محمد علي في زمانه ، لاستقاء هذه الخبرات واستجلابها إلى أرض مصر ، حطم عبد الناصر أكثر جسورنا العلمية والثقافية مع العالم الخارجي ، وأقام أسواراً عازلة بيننا وبين العقل العالمي والوجودان العالمي ، سواء بحظر الدراسة في الخارج إلا في أضيق الحدود ، أو باهتمال تدريس اللغات الأجنبية في المدارس والجامعات المصرية حتى كدنا أن نفقد أدوات

التفاهم مع الغير . ولكن الأحداث والكوارث القومية أيقظتنا لسوء الحظ إيقاظاً إلى تلafi ما كنا نسير فيه من خطأ الانغلاق على النفس .

هذه في نظري أهم إنجازات ثورة عبد الناصر الاقتصادية والاجتماعية في مصر . ومن العدل أن نطرح على أنفسنا هذا السؤال : هل كان من الممكن زيادة الطاقة الانتاجية للبلاد في الصناعة والزراعة وتوسيع قاعدة الطبقة المتوسطة في الريف والمدينة ومعها تخوم الحياة المدنية المصرية ، وهل كان من الممكن وضع أسس الضمان الاجتماعي ، بغير ثورة ١٩٥٢ وبغير ظهور نظام عبد الناصر؟ ربما ، لو أن التيارات الراديكالية العديدة المتلاطمـة في نهاية عهد الملكية ، من يسار الوفد الى الشيوعيين مروراً بالاصلاحـين والاشتراكيـين المعـتدلين ، اضطـلعوا بـقيادة ثـورة من الشـارع الى الملكـية والـاقطاع والـاحتـكار الرأسـمالي في ١٩٥٢ . ولكن هل كان هذا مـمكـناً والـانجـليـز رـابـضـون في قـاعـدـتهم العـسـكـرـية غـربـ قـنـاةـ السـوـيسـ؟ مـسـتـبعـدـ ، لأنـ ثـورـةـ منـ الشـارـعـ تـقوـضـ أـسـسـ النـظـامـ القـائـمـ الـذـيـ كـانـتـ انـجـلـتراـ تـسـتـخـدمـهـ آـنـاـ بالـتـعـاوـنـ معـهـ وـآـنـاـ بـالـخـدـيـعـةـ وـآـنـاـ بـالـقـهـرـ ، فـيـ قـهـرـ كـلـ تـحـركـ شـعـبـيـ نحوـ التـحرـرـ الوـطـنـيـ وـالـسـتـقلـالـ الـاقـتصـاديـ ، كـانـتـ

كفيلاً بعودة جيش الاحتلال البريطاني إلى القاهرة لتشيّت دعائم الملكية وركائزها في النظام القائم.

فثورة الجيش إذن كانت الثورة الوحيدة «الممكنة» يومئذ، لأنها من جهة كانت أقدر على مقاومة العهد البائد، ومن جهة أخرى كانت هلامية الفكر الاجتماعي غامضة المقاصد الاجتماعية، قياداتها فيها من اليمين أكثر بكثير مما فيها من اليسار، وبين الطبقة المتوسطة الصغيرة فيها أكثر من يمين بقية شرائح الطبقة المتوسطة، وقادتها الأكبر (جمال عبد الناصر)، منها يكن ما يدور في ذهنه ووجوداته من أفكار ومشاعر، فقد كان إباناً من أبناء الطبقة المتوسطة الصغيرة ونتاج ثقافتها وتصوراتها وأحلامها القومية والطبقية، وقد كانت له موهبة خاصة في التعاون في العمل، ولو إلى حين، مع مختلف أجنحة الفكر السياسي والاجتماعي من أقصى اليمين الديني والمدني إلى أقصى اليسار مروراً بالوسط. ومع ذلك فغلبة اليمين الساحقة بين أعوانه في مجلس قيادة الثورة وبين زملائه من الضباط الأحرار كانت مؤشراً كافياً إلى أن ثوريته كانت داخل الإطار المحافظ التي تتميز به طبقة البورجوازية الصغيرة الثائرة على ما فوقها، المتنعة بما تحتها. وقد كان هذا ضماناً نسبياً بأن

ثورته لن تنجرف إلى الشيوعية أو إلى الاشتراكية أو إلى الراديكالية المتطرفة . فإن كان عدواً للاستعمار فهو العدو العاقل العارف بضرورة التغيير الذي يفضل الصديق الجاهل من باشوات العهد البائد وبكوناته .

فاختيار الشعب المصري في ١٩٥٢ كان بين ثورة الطبقة المتوسطة الصغيرة ولا ثورة اطلاقاً ، لأن أية ثورة أخرى كانت لا تملك فرص النجاح . وفي تقديرى أن هذه الثورة رغم جذورها المحافظة كانت خيراً من استمرار العهد البائد الذي شاخ أرقى من فيه سياسياً واجتماعياً ، وهو مصطفى النحاس ، وعجز حزبه في أقوى أجنبته وهو جناح فؤاد سراج الدين ، عن أن يكون في مستوى الأحداث ، ويز فىه الملك فاروق ، رغم أنه كان فيه شيء من كاليجولا ، أقوى من كل القوى السياسية في عصره مجتمعة . وفي تقديرى أن ثورة ١٩٥٢ ، رغم عدم كفايتها ونقص راديكاليتها وقلة وضوح رويتها السياسية والاجتماعية ، بل ورغم أخطائها الكثيرة القاتلة ، قد نجحت في تغيير بعض السمات الرئيسية في المجتمع المصري إلى ما هو أفضل ولا أقول في تغيير مقوماته الرئيسية في تقديرى أنها كانت ببداية واضحة ومقدمة لا غنى عنها لمن أراد إتمام البناء .

## تصدير الثورة

والأن نصل الى حجر الزاوية الذي بدأنا بأنه أساس الناصرية وهو مبدأ « التحرير » الذي عبرت عنه ثورة عبد الناصر ونظامه بأنه « القضاء على الاستعمار وأعوانه » من الأقطاعيين الزراعيين والاحتكاريين الرأسماليين .

أو فلننقل ، إذا أردنا التوصيف العلمي ، القضاء على كبار المالك الزراعيين ، لأن مصر لم تعرف الأقطاع بالمعنى القانوني على الأقل في المائتي عام الأخيرة ، أي منذ شتت بونابرت المالك أثناء الحملة الفرنسية على مصر ( ١٧٩٨ ) ثم قضى محمد علي عليهم نهائياً بمذبحة القلعة في ١٨١١ . مصر لم تعرف نظام رقيق الأرض الذين كان أمراء الأقطاع يتصرفون فيهم كلما تصرفوا في أراضيهم الملزمين بها فينقلوا ملكية الأرض أو حق الإلتزام عليها بما عليها من بشر وموашن الخ . . . وقد كانت روابط الفلاح المصري بالأرض وسيدها روابط فعلية هي روابط الأجير المسحوق لا روابط قانونية هي ~~رسوبطة~~ الواقع في المملوك ، رغم أنه في كثير من

الأحوال كانت النتيجة واحدة .

كذلك فلنلقي ، إذا أردنا التوصيف العلمي ، أن مصر لم تعرف الاحتكار الرأسمالي (الترستات والكارتيلات) الذي عرفته أوروبا في أوج أزمة نظامها الرأسمالي ، لم تعرف إلا بعض وجوهه المرتبطة بالسيطرة الاستعمارية لتجارة القطن . وبعد الحرب العالمية الثانية بذلت مصر قبل الثورة بعض الجهد لتحرير تجارة القطن من احتكار بورصة ليفربول ، ولكن قيام الثورة حل مشكلة احتكار تجارة القطن بنقلها من أيدي ملوك القطن المحتكررين إلى يد الدولة بعد أن كان ٨٠٪ إلى ٩٠٪ من صادرات القطن تقوم به عشرة بيوت تجارية .

ولما المشكلة الحقيقة في نمو الرأسمالية المصرية أنها نشأت نشأة الابن غير الشرعي في كتف الرأسمالية الأجنبية العالمية والمحلية عن طريق الاستثمار المختلط أو عن طريق تمثيل مصالح الرأسمالية الأجنبية . فمشكلتها إذن كانت أنها «رأسمالية الكومبرادور» التي وجدت أن سبيلها إلى النمو والإزدهار لم يكن سبيلاً للتفاوض مع رأس المال الأجنبي ولكن سبيلاً للتعاون معه . ومن هنا حق فيها وصف «اعوان الاستعمار» الذي أطلقته الثورة عليها . حتى بنك

مصر الذي كنا نسميه قلعة الرأسمالية الوطنية دخل في مصايرات غربية مع بعض الشركات العالمية ، فاشترك مع شركة بورنوج واسيكوراسيون لانشاء شركة مصر للتأمين ، واتفق بنك مصر مع شركات برادفورد وكاليكو وكوهورن لانشاء شركات غزل القطن وصباغته وتصنيع الحرير الصناعي بقصد تحطيم التعريفة الجمركية ، وقد كانت شركة برادفورد تملك ٣٧٪ من كفر الدوار - البيضا . وهذا هو السبب الحقيقي لقيام الثورة بتأمين بنك مصر في ١٩٦٠ : ليس كإجراء اشتراكي ، وإنما اعتراضًا على نفو الرأسمالية المصرية في كنف الرأسمالية الأجنبية ، محلية كانت أو عالمية . ولا شك أنه كانت هناك عملياً بعض الاحتكارات الرأسمالية في مصر قبل ثورة ١٩٥٢ متمثلة فيها كان يسمى في تاريخ مصر منذ القرن التاسع عشر «شركات الامتياز» ، ولكن أكثر هذه كانت مقصورة على شركات الماء العام كالغاز والكهرباء والنقل المشترك (العام) ، ولكن الاتجاه العام في ظل الفترة الليبرالية (١٩١٩ - ١٩٥٢) كان نحو الأقلال ما أمكن من شركات الامتياز .

فإلى جانب الأساس الاقتصادي البحث الذي حدا بنظام عبد الناصر إلى تحطيم القطاع وإلى تجميد المدخرات الوطنية

بالتأميم أو بملكية الدولة لوسائل الانتاج لدفع عجلة التصنيع ، كان هناك سبب سياسي خطير وراء كسر شوكة كبار المالك الزراعيين ووراء كسر شوكة الرأسمالية الفردية في مصر ، وهو أن «الاقطاع» المصري والرأسمالية المصرية أقاما كيانهما منذ البداية على إقامة تحالفات مع الاستعمار ، وبذا أصبحا خطراً على الحركة الوطنية وعلى تحرير الارادة المصرية . وقد أثبتت الأحداث منذ ثورة عرابي أن كبار المالك ومن بعدهم كبار الرأسماليين في مصر كانوا أكثر تفهاماً لمصالح الاستعمار من الطبقات الأخرى وأكثر استعداداً للتعاون معه . ولذا فقد استبعد «الميثاق» الاقطاع المصري تماماً من صيغة تحالف قوى الشعب العاملة ، واستبعد رأسمالية الكومبرادور ولم يعترف إلا «بالرأسمالية الوطنية» أي التي تتناقض مصالحها مع مصالح الاستعمار ، وبالتالي تكون جزءاً لا يتجزأ من الحركة الوطنية ، أو على الأصح من الحركة القومية بحسب تصورات واضح «الميثاق» أو واضعيه ..

وأكثر ثورات التاريخ الشعبية تقف في مرحلة من المراحل في مفترق طرقيين : إما ترسيخ أهدافها وتعزيزها في الداخل ، وإما تصدير الثورة إلى الخارج . فالثورة الفرنسية

مثلاً خلال السنوات العشر الأولى بعد قيامها في ١٧٨٩ ظلت تنجرف سنة بعد أخرى من دستورية ميرابو إلى وطنية دانتون إلى راديكالية روسيبير إلى شعبية مارا وكادت أن تنتهي إلى اشتراكية بايف لولا أن تدخل الجنرال بونابرت وحاصر المؤتمر الوطني بالجند وفضه عنوة وقصص جاهير الشعب في طولون بالمدافع فمهذ الطريق لحكومة الادارة (الديركتوار) ، ولتوجيه قوى الثورة إلى الخارج بعد تجميدها في الداخل باسم النظام فقد الحملة الفرنسية على مصر ثم قاد حملاته الأوروبية التي انتهت بتتويجه إمبراطوراً على فرنسا (٤ ١٨٠) وسيداً على أوروبا لعشرين سنة . ولو لم يفعل نابليون بونابرت ذلك لاستمر مسار الثورة الفرنسية من يسار إلى يسار أكثر ، وخرجت عن طبيعتها البورجوازية التي حطمت الاقطاع الفرنسي لتنتقل السلطة والثروة من يد الارستقراطية إلى أيدي الطبقات المتوسطة ، وتحولت إلى ثورة فلاحين وعمال تنقل السلطة الثروة من أيدي الطبقات المتوسطة إلى أيدي البروليتاريا ، أو فلننقل أن نابوليون بونابرت كان رسول البورجوازية الفرنسية الذي ثبت أسسها في فرنسا وأمنها خارج فرنسا وصدر مبادئها وفتح لها أسواق أوروبا وأسواق العالم القريب والبعيد ، حتى أنهكتها الحروب

واستنزفت قواها الفتوحات فأمكن ضربيها في ووترلو (1814) ، وبضريها عادت الملكية المطلقة ومعها حكم الارستقراطية في فرنسا (لويس الثامن عشر وشارل العاشر) ، وبالتباعية عادت الملكيات إلى القارة الأوروبية . ولكن البذور التي بذرها نابليون ونظامه من مبادئ الطبقات المتوسطة الفكرية والاقتصادية ، ظلت راقدة تحت التربة حتى ازدهرت مرة أخرى بثورة 1830 التي أطاحت بآخر البوربون (شارل العاشر) . فنابليون بنظامه صفى الثورة الفرنسية داخل فرنسا بتصديرها إلى الخارج ، وحال دون تحولها إلى ديمقراطية شعبية أو إلى دكتاتورية بروليتارية كما نقول بلغة هذه الأيام بإقامة دكتاتورية الطبقة البرجوازية .

عكس هذا حدث في الثورة الروسية (1917) التي تلاطم فيها التيارات الثورية المعتدلة والمتطرفة من منشفيك ويلشفيك . وبعد أن قهرت أعداءها المحافظين والرجعيين بسحق حملة دني肯 ، وأمن الجيش الأحر الشورة البلشفية من أعدائها الخارجيين ، وقفـت الثورة الروسية في مفترق طرـيقـين بعد موت لينين في 1924 : إما أن تتحقق الاشتراكية وتثبت أسسها وتعمق مجريها داخل الاتحاد السوفيـتي نفسه في مواجهة أعدائـها الداخـلـيين ، وأما أن تـصدرـ الاشتراكـيةـ إلى

البلاد الأخرى باسم تأمين الثورة الشيوعية من الرأسماليات  
الخارجية . وكان يقود الجناح الأول ، جناح تحقيق الثورة  
وتشييدها في الداخل ، ستالين ، وكان يقود الجناح الثاني ،  
جناح تصدير الثورة ، تروتسكي . وانتصر ستالين على  
تروتسكي ، ودخلت روسيا في حقبة من الانطوائية  
والانعزالية عاكفة على التنمية الاقتصادية وبناء المجتمع  
الاشتراكي داخل حدود روسيا حتى أمكنها في عشرين سنة  
أن تبرز في المجتمع الدولي الدولة العظمى الثانية . ونحن لا  
نعرف ماذا كان يكون مآل التجربة الاشتراكية الروسية ، لو  
أن روسيا خرجت تصدر ثورتها الشيوعية على طريقة  
تروتسكي وتبلاشف العالم . كل ما نعرفه أن التجربة  
الستالينية قد نجحت في إقامة الاشتراكية وتشييدها داخل  
الاتحاد السوفييتي . وكل ما نعرفه أيضاً أن فظاعة الفظائع في  
عهد ستالين قد دلت على أن أعداء الاشتراكية داخل  
الاتحاد السوفييتي كانوا من الكثرة ومن البأس بما استوجب  
إراقة دماء غزيرة والحجر على حرثيات عديدة ليخرج النظام  
من الثورة ولثبت دعائم النظام . والأرجح أن روسيا لو قد  
دخلت في مغامرة تصدير الثورة وهي لا تزال في المرحلة  
الثوروية لأجهز على تجربتها أعداء الاشتراكية في الداخل  
والخارج .

وعلى غرار الشورة الشيوعية في روسيا كانت الشورة الشيوعية في الصين . فماوتسى تونج ورجاله ظلوا عشرين عاماً يدخلون قوى ثورتهم ليبنوا ديمقراطيتهم الشعبية داخل أسوار الصين ، بدلاً من مواجهة أعدائهم بمحاولة سحق تشارنج كاي شيك وتحرير تايوان بما يتضمنه ذلك من المجازفة بمواجهة أميركا . ومثل ماوتسى تونج تيتوا الذي قبع في بلاده مكتفياً بيوجوسلافيا قاعدة شبه اشتراكية ، وقد كان في وسعه إحياء دعوة الوحدة البلقانية وخوض المعارك من أجل توحيد البلقان وتصدير الاشتراكية إلى شعوبه . وقد عرف القرن العشرين نموذجين خطيرين لثورتين بورجوازيتين قامتا على التركيز في الداخل بدلاً من التوسيع في الخارج ، وهما ثورة مصطفى كمال أتاتورك في العشرينيات ، وقد صفت الأمبراطورية العثمانية وركز على تطوير تركيا وبنائها من الداخل بمقومات الدولة الحديثة ، وثورة ديجول الذي صفت الأمبراطورية الفرنسية لتجديده دولة فرنسا . كذلك عرف القرن العشرين ثورتين عاصفتين قامتا على مبدأ تصدير الشورة هما الشورة الفاشية الإيطالية في العشرينيات والثورة النازية الألمانية في الثلاثينيات من هذا القرن . وكان القناع الامبراطوري الذي ارتدته ثورة موسوليني هو بعث الحضارة

الرومانية وطريقة توحيد الارادة الايطالية ، أما القناع الامبراطوري الذي ارتداه ثورة هتلر فقد كان بعث الفضائل الارية وطريقة توحيد الإرادة الجرمانية ، وقد احترقت الثورتان في أتون الحرب العالمية الثانية التي أشعلاها ولم يبق منها شيء حتى الرماد . ولم يكن فيها جديداً إلا الفشل الذريع . فمن قبل لبس الاسكندر الأكبر قناعه الامبراطوري الذي سماه تصدير الثقافة الهلنستية لتمدين العالم فقضى على الحضارة اليونانية في بلاده ولكن قبساً منها أضاء في الاسكندرية وفي أنطاكية وفي كل مكان . ومن قبل لبس يوليوس قيصر قناعه الامبراطوري الذي سماه تصدير الحضارة الرومانية لتمدين العالم فنجح حيث توغل في برابرة أوروبا ، ولكن أثره كان محدوداً في بلاد الحضارات القديمة .

ولن أقول أن تصدير الثورة المصرية كان قناعاً أمبراطورياً ارتداه عبد الناصر وسماه القومية العربية ، لسبب بسيط هو أن الشعوب العربية التي أججها بنار الثورة السياسية ويدر فيها بذور الثورة الاجتماعية وألهبها بأشواق الوحدة العربية لم تكن شعورياً تامة الاستقلال فأطاح عبد الناصر باستقلالها لينشر فيها أفكاره ومبادئه أو ليجد فيها مجال مصر الحيوي ، وإنما كانت في أكثرها شعورياً ترسف في أصفاد الاستعمار ولا

تزال . ومن هنا كانت ثورة عبد الناصر ثورة تحريرية أكثر منها توسيعاً امبراطورياً .

ومع ذلك ، فيغض النظر عن تشخيص ماهية ثورة عبد الناصر ، فهناك قانون نستطيع أن نستخلصه من عبر التاريخ في تصدير الثورات ، وهذا القانون ، في اختصار شديد ، هو أن تصدير الثورات ، يكون ممكناً وناجحاً إذا توفر شرطان : أن تسيطر الثورة على أهم عوامل الثورة المضادة في الداخل بحيث لا يطعنها أعداؤها الداخليون في ظهرها ، وأن تكون محطة بفراغ سياسي في الخارج يمكنها من الانتشار دون انتحار . فإذا لم يتتوفر لأي ثورة من الثورات هذان العاملان كان تصديرها مجازفة كبيرة تطبع بها وربما تقتلعها اقتلاعاً فلا يبقى منها ذكر ولا أثر . كذلك فإن تصدير الثورة يكون واجباً أخلاقياً إذا كانت تحمل رسالة اجتماعية أو إنسانية أرقى من الفلسفات التي جاءت لتحمل عملها ، وإلا كانت عملاً همجياً ينبغي أن تلتقطي إرادة البشر على درره واحتواه .

وتصدير الثورة قد يكون واجباً وممكناً معاً كما حدث للثورة العربية في القرن الأول الهجري حين كانت قيم الاستعمار العربي أرقى وأقرب إلى روح الإنسانية وعقلها من

قيم الاستعمار البيزنطي أو قيم الاستعمار الروماني الغربي ، وحين فسد العرب بعد قرنين أو ثلاثة قرون ضاعت قيمهم وذهبت ريحهم . وحيث لم تذهب كان ينبغي أن تذهب لأنهم تحولوا إلى قوة معطلة للحضارة وغدوا عالة على ما في أمصارهم وعند جيرانهم من حضارات ، وغدت الشعوب الإسلامية الأخرى أقدر على حكم نفسها من العرب أنفسهم بعد عصر المأمون ، ولذا انتقلت قاعدة القوة والاشاعر إلى الأمصار . كذلك كان تصدير الثورة واجباً ومتيناً معاً كهما حدث للثورة الفرنسية في نهاية القرن الثامن عشر وفي أوائل القرن التاسع عشر ، حين كانت قيم الاستعمار الفرنسي أرقى من قيم الاستعمار البريطاني والاستعمار الإسباني وأقرب إلى روح الإنسانية وعقلها ، وحين فسد الفرنسيون ضاعت قيمهم وذهبت ريحهم بعد أن يقى من بطشهم أكثر مما يقى من حضارتهم . وهكذا ، قد يكون تصدير الثورة واجباً ولكنه غير ممكن كما حدث للثورة الروسية الاشتراكية وللثورة التركية البورجوازية وللثورة الصينية الشعبية الخ . . . حيث كانت قيم المجتمع الجديد أرقى من قيم المجتمع القديم وأقرب إلى روح الإنسانية وعقلها ، ومع ذلك كتب على هذه الثورات أمداً أن تتحقق داخل شعورها لأنها لم تؤمن

شر أعدائها في الداخل ، ولأنها ، من جهة أخرى ، لم تكن مخوطة بفراغ سياسي في المجتمع الدولي يمكنها من تصدير الثورة للغير .

والسؤال الآن هو : إلى أي مدى كان تصدير ثورة عبد الناصر واجباً ومكاناً ؟ فلننقل مؤقتاً أنه كان واجباً، رغم كثرة تحفظاتنا عليه . فقد كانت قيم ثورة ١٩٥٢ في مجموعها العام ، أو فلنقل كانت بعض قيم ثورة ١٩٥٢ ، وربما أهمها ، أرقى بكثير مما كان شائعاً في الأنظمة العربية المجاورة .

وأنا لست من ينظرون إلى ثورة عبد الناصر ونظامه نظرة رومانسية فيقولوا أنها لم يفعل إلا خيراً ، بل أنا من يعتقدون أنها مع ما جاء به من خير كثير قد دمراً بعض أسس المجتمع المصري الراقية التي بناها المصريون خلال المئتي سنة الأخيرة نتيجة احتكاكهم المباشر بالحضارة الأوروبية : كمبدأ القومية المصرية ، ومبدأ الحق الطبيعي ، وكالحقوق والحريات الديمقراطية : فصل الدين عن الدولة وفصل السلطات وسيادة القانون وسيادة الأمة على الحكومة وحرية الاجتماع والتفكير والتعبير والعمل والاختيار ، وحرية التنظيم والتمثيل والتوكيل السياسي الخ . . . وهكذا

زعزعت الناصرية ، بعد خروج عبد الناصر متصرأً في حرب السويس وبروزه كزعيم للعالم العربي ، إيمان المصريين بهويتهم المصرية وبشخصيتهم المصرية ، ومحى اسم مصر ودعت المصريين إلى فقدان أنفسهم في كيان سياسي أكبر هو كيان الأمة العربية الممتدة من الخليج إلى المتوسط ، وبعد أن كانتعروبة في ١٩٥٣ و ١٩٥٤ أيام « فلسفة الثورة » مجرد دائرة من الدوائر الثلاث التي تقع مصر في تقاطعها وتستخدمها رصيداً لقواتها ولقوة المنطقة العربية وأصبحت مصر مركز دائرة واحدة هي دولة الوحدة العربية . كذلك نسفت الناصرية أكثر الحقوق والحرفيات الديقراطية ، فأدمجت الناصرية الدين والدولة ( وأنا لا أقصد الدين بالمعنى التقليدي المتعارف عليه وإنما أقصد آية عقيدة غيبية شاملة ، وهو ما نسميه « باليديولوجيا » ) ، فقبلت من حزب البعث فلسفة القومية العربية ولم يجعلها دين الدولة الرسمي فحسب بل جعلتها المصدر الرئيسي للسياسة والتشريع والقيم الفكرية والاجتماعية ، وأعطت الدولة حق الزام الناس بها وحق تلقين الأجيال الجديدة بها وتنشئهم عليها كما لو كانت من مقولات الوحي الذي لا ينافش . فلما فشلت تجربة الوحدة ، ابتكر المفسرون والأئمة تخريجاً تلفيقياً

جديداً هو دعوة الاشتراكية العربية التي حلّت محل دعوة القومية العربية .

وبالمثل اقتلت الثورة الناصرية ، بحل كافة التنظيمات السياسية ، وتحريم كافة التجمعات المنظمة ، وتحريم كافة التجمعات غير المنظمة . وإقامة حياتنا السياسية على مبدأ تحالف قوى الشعب العاملة داخل وعاء واحد تسيطر عليه الدولة ، هو هيئة التحرير ثم الاتحاد القومي ثم الاتحاد الاشتراكي ، اقتلت الثورة الناصرية حق الأفراد والجماعات والطبقات في التفكير السياسي وحريتها في العمل السياسي ، وبذلك جردت الثورة المصريين من حقوقهم السياسية وعزلت الشعب المصري برمتها عزلاً سياسياً إلا من سار في مسيرتها بالولاء الشخصي . فقد كانت فلسفتها مبهمة ويراجحها غامضة ومناهجها متغيرة الظروف ، وبذلك ألغت الثورة الفرق بين الدولة والحكومة ، إذا جاز لنا أن نستخدم تعبير هارولد لاسكي ، فغدت الدولة هي الحكومة والحكومة هي الدولة ، وألغت الفرق بين الشعب ووكالاته المعبرين عن إرادته لأنها جردت الشعب من حق توكيله لممثليه السياسيين المختارين له من قبل الثورة ، وأنكرت التعارض بين مصالح الطبقات الخ .

كذلك أعلن بعض الشوار أن « القانون في إجازة » ، والحقيقة أن نظرية القانون نفسها قد انهارت فتحول القانون من معيار موضوعي واضح يستمد من العرف العام ومن الضمير العام ومن المصلحة العامة ، ولو كان عرف الطبقة المالكة لوسائل الانتاج وضميرها ومصلحتها ، إلى قرارات وإجراءات فردية تقديرية تتخذ مستمدبة من الظروف الموقوتة والاحتياجات الطارئة . وابتكر سوفسطائيو الثورة نظرية الفقه الثوري والشرعية الثورية ليبرروا هذه الإجراءات والقرارات الاستثنائية بدلاً من أن يصرروا الحاكم بأن الفقه الشوري والشرعية الثورية معناهما وضع فلسفة تشريعية جديدة موضوعية المعايير مستمدبة لا من سلطات الحاكم التقديرية ولكن من العرف العام والضمير العام والمصلحة العامة للطبقات التي قامت الثورة لترد لها أهليتها القانونية وللغايات التي قامت الثورة لتحقيقها . أما حرية التعبير فقد أصبحت عبارة بلا معنى في مختلف دساتير النظام الناصري بعد تحريم التنظيمات السياسية وتجريئها وبعد تأميم الصحافة ودور النشر ومختلف وسائل الإعلام وتتبعها إما للاتحاد القومي - الاشتراكي وإما للسلطة التنفيذية مباشرة ( وزارة الارشاد - الاعلام ) . ويتآلية الدولة اندمجت فيها

السلطات الثلاث التنفيذية والتشريعية والقضائية ومعها السلطة الرابعة (الصحافة) . وغدت الأذرع الأربع للزعيم الذي تجسدت فيه إرادة الدولة . بل ان وظائف الجيش والبوليس اختلط بعضها ببعضها الآخر بعد إعلان عضوية الجيش في تحالف قوى الشعب لأنه غدا بهذا مسؤولاً مسئولية رسمية مباشرة عن حماية النظام الداخلي لأنه طرف من أطرافه .

ومع هذا كله ، فرغم ضياع هذه القيم الراقية والأشكال الراقية المستقرة في الوجدان المصري وفي الكيان الاجتماعي المصري نتيجة لجهاد الشعب المصري عبر قرنين سابقين في سبيل الديمقراطية ، لا مفر من الاعتراف بأن الثورة في حقيقتها كانت تتضمن بالضرورة العصف ببعض هذه القيم والأشكال ، لأن الحقوق والحريات العامة والخاصة كان بينها حق جوهري وحرية جوهرية هما حق التملك وحريته ، كان لا بد أن تزعزع بقية الحقوق والحريات المنصوص عليها في المجتمع الديمقراطي الليبرالي الذي تحولت فيه الديمقراطية إلى مجرد شكل بلا مضمون ، لأن حرية التملك صارت إلى عربدة خلخلت كيان المجتمع المصري في أواخر عهد الملكية ، وحرية العمل السياسي قد صارت إلى عربدة

غدت خطراً على المصالح القومية والوطنية . أو على الأصح أن نشأة طبقة واسعة التعليم واعية لحقوقها وطموحاتها ، جعلت حرية التملك بلا حدود ، التي كانت مقبولة في الأجيال السابقة ، غير مقبولة في ١٩٥٢ ، وجعلت حرية العمل السياسي ، ولو كانت خطراً على المصالح القومية والوطنية ، التي كانت مقبولة في عهد الاحتلال البريطاني غير مقبولة في اتفاقيات التحرير . وقد كانت مأساة الثورة ، بسبب تخوفها من الانفتاح أمام الجماهير والخضوع لها ، أنها نقلت حق التملك بلا حدود من طبقة إلى طبقة وجعلت حق التملك في العلن وبقوة القانون يتحول إلى تملك في الخفاء وبقوة اللصوصية لبعض الشوار وأعوان الثورة . كذلك كانت مأساتها أنها في صراعها من أجل تحرير مصر والعالم العربي من براثن الاستعمار ومن أجل تحقيق ما تسميه العدالة الاجتماعية لم تكن تميز أعداءها من أصحابها من رفاق طريقها ، بسبب اعتمادها على منهج التجربة والخطأ ونفورها منذ البداية من كل فكر نظري يمكن أن يشكل حركتها .

أياً كان الأمر فلتتفق على ما هو مرجع ، وقد لا يكون مؤكداً ، أن الثورة المصرية في ١٩٥٢ كانت صاحبة رسالة

أقرب الى روح الانسانية وادعى الى تقدمها من كافة النظم العربية التي كانت محطة لها . ولنتفق أيضاً على أنها لم تكن مجرد قناع امبراطوري لبنته البورجوازية المصرية ولبسه صاحب الثورة لنهب ثروات العالم العربي تحت رداء القومية العربية ، وهو أيضاً مرجح ولا نقول مؤكد . بهذا المعنى كانت الثورة المصرية واجبة التصدير الى العالم العربي . والسؤال الآن هو : هل كانت ثورة عبد الناصر مكنة التصدير كما كانت واجبة التصدير ؟

ولكي نجيب على هذا السؤال وجب أن نعرف أولاً شيئاً هما : هل حقيقة أن ثورة عبد الناصر ، ثورة الطبقة الوسطى المصرية ، قهرت أعداءها في الداخل وحققت نفسها فعلاً بما كان يمكن من تصديرها الى العالم العربي ومناجزة أعداء جدد قد يكونون أكثر ضراوة من أعدائها في الداخل ؟ ثم هل كان هناك فراغ سياسي في المنطقة المحطة بمصر يمكن ثورة عبد الناصر من الانتشار فيها دون أن تصاب بنكسات تعرضها للفشل الذريع وربما تنتهي باقتلاع جذورها ؟ .

طبعاً من السهل على قضاة الثورة الناصرية والنظام الناصري أن ينظروا الى حال مصر الآن ومنذ هزيمة ١٩٦٧

ثم يحكموا بأن تصدير ثورة عبد الناصر ونظامه كان خطأً فاحشاً ، مؤسسين حكمهم على أن العبرة بالخواتيم ، وما دامت الخواتيم على هذه الدرجة من السوء ، حيث الارادة المصرية تتحدى امتحاناً قاسياً أمام ضربات الاستعمار ، وحيث الأمل العظيم بأن مصر ومعها العالم العربي كانوا قاعدة كبيرة للتقدم قد تبخر في معظمها وأصبحت مصر ومعها العالم العربي مبادلة تفسق فيها أفحش أنواع الرجعية المصرية والرجعية العربية . بل من السهل الآن ، تأسساً على ما نحن فيه الآن من الانحسار ، إدانة التجربة الناصرية كلها ثورة ونظاماً ومبادئ في الداخل والخارج ، بمنطق أنظروا إلى ما نحن فيه الآن : كل هذا من بلاء عبد الناصر .

غير أن هذه النظرة في تقديرى نظرة متسرعة بجملة أسباب أهمها :

أنها تعد اليأس حقيقة موضوعية ولا تعد الأمل حقيقة موضوعية ، فهي تختبر الأشياء بمقاييس اليأس وليس بمقاييس الأمل ، والواجب على المصري أنه كلما ذكر سقوط محمد علي في ١٨٤٠ أن يذكر معه تجدد مصر في ١٨٦٣ ببداية عصر اسماعيل ، وكلما ذكر سقوط عرابي

واحتلال مصر في ١٨٨٢ أن يذكر انتفاضة مصطفى كامل التي كان يمكن أن تؤدي إلى تجدد مصر لولا الوفاق الودي بين إنجلترا وفرنسا في ١٩٠٤ ، وكلما ذكر ظلام فترة دنشواي (١٩٠٦) ومهالك الفتنة الطائفية إبان حلف عباس الثاني - الدون جورست (١٩٠٨ - ١٩١١) ، أن يذكر معه ذلك الغضب المقدس من أجل الاستقلال والدستور الذي تفجر في ثورة ١٩١٩ وقاد به سعد زغلول وخلفته مصطفى النحاس الأمة المصرية نحو الاستقلال والديمقراطية ، وكلما ذكر تفسخ عهد فاروق ، أن يذكر معه أمجاد عبد الناصر وثورته . وبناء عليه فالواجب على المصري أنه كلما ذكر عار ١٩٦٧ ، أن يذكر أن مصر قادرة دائمًا أن تستجمع قواها وأن تسترد شرفها وأن تثبت وثبة جديدة نحو التقدم والمجد بعد جيل واحد بقوتها الذاتية منها أدهمت من حولها الخطوب .

وهي نظرة متسرعة لأنها لا ترى من عهد عبد الناصر إلا فترة الجزر ، أما فترة المد فيها تطرحها من الحساب . وإذا كان خطأ أو وهماً أن يتصور معاصر لنابليون - والقياس مع الفارق - أن الثورة الفرنسية قد انتهت واقتلت جذورها لأن نابوليون هزم في ووترلو عام ١٨١٤ ، فخطأً أو وهم أن

يتصور معاصر عبد الناصر أن الثورة المصرية في ١٩٥٢ قد اندثرت بذورها بهزيمة عبد الناصر في ١٩٦٧ ، أنها راقدة تحت التربة المصرية والعربية ، وحين يأتي الأوان سوف تخضر براعمها من كل ما هو إيجابي فيها ، وكل ما نرجوه ألا تتجدد سلبياتها كذلك . لقد بذر عبد الناصر بذور القلق في نفوس عبيد الأرض وجسد أحلامهم في أن يتخلصوا من أصفاد نخاسيمهم في الداخل والخارج ، ولكنه لم يعرف كيف يرسم لهم طريق الخلاص من هذه الأصفاد ، أو لعله كبلهم بأصفاد من فولاذ ليحررهم من قيود الجبال . لقد ترك لنا القيد والقلق في آن واحد ، فالقيد من سلبياته والقلق من إيجابياته .

ورغم كل ما تقدم ففي تقديرني أن تصدير الثورة المصرية والناصرية بوجه عام كان خطأً بالقياسين اللذين أشرت اليهما .

كان تصدير الثورة المصرية خطأً لأن عبد الناصر لم يكن يسيطر على أعداء ثورته في الداخل ، ولأن المنطقة العربية والعالم الثالث بوجه عام لم يكن فيها الفراغ السياسي الذي يمكنه من الانتشار إلا في مرحلة محددة هي مرحلة الحرب الباردة بين أمريكا وروسيا ، تلك الحرب التي خلقت توازنًا

دولياً مكن عبد الناصر وزعماء العالم الثالث التحرريين والتقديرين من الاستفادة من الفراغ السياسي الناشئ عن توازن الكتلتين الشرقية والغربية بملء هذا الفراغ . فهم جيئاً ، بهذا المعنى ، مثل صاحبهم الكبير عبد الناصر ، وظيفة من وظائف الحرب الباردة ووظيفة من وظائف التوازن الحرج بين الكتلتين : سوكارنو ونكرودا وبين بيللا ولوبيومبا وسيكتوري وجيب الرحمن الخ .. كلهم مثل عبد الناصر تتاج من نتائج الحرب الباردة ، وحيث تسخن الحرب أو تنتهي بالاسترخاء ، هذا الذي يسمونه بالوفاق ، يصعب عليهم مواجهة مواقف لم يخلقوها بقوتهم الذاتية أو بقدرة ثوراتهم الذاتية أو بقوة شعوبهم الذاتية . كل شيء سار على ما يشتهي العالم الثالث بين انتهاء الحرب الكورية في ١٩٥٣ حتى ١٩٦٥ على وجه التقرير . وبعد اختفاء كينيدي وخروشوف سخنت الحرب فبدأت ثورات العالم الثالث وزعامتها تتهاوى الواحدة بعد الأخرى حتى لم يبق منها شيء . وهذا معنى ١٩٦٧ . هو خطأ في الحسابات وقع فيه أكثر زعماء العالم الثالث : أن يأكلوا على المائدتين وأن يحتموا بالنقيضين وكلهم شعور بالأمان ، فلم يتلفتوا إلى أن الأوضاع الطارئة لا يجوز الاعتماد عليها ولا تعلق مصائر

الشعوب عليها . وإنما الشيء الثابت الباقى لكل ثورة تقدمية هو أن تصفي أعداء التقدم في مجتمعها وأن تبني مجتمعها على أساس مكين ، بحيث تملأ الفراغ الدولى بقوتها الذاتية فإذا ما أطبقت عليها كسارة البندق وجدت بين فكيها جسماً صعب المراس .

ولأن عبد الناصر لم يصف أعداء ثورته في الداخل ، وثبوا عليه حين وثب عليه الاستعمار من الخارج فأجهزوا عليه وعلى نظامه في ١٩٦٧ . وهو لم يصف أعداء ثورته في الداخل لأنه لم يكن يعرف من هم على وجه التحديد بسبب فقره النظري ويسوء احتقاره أو خوفه من أصحاب النظريات وإسرافه في الاعتماد على الفطانة والاهام وقد كان عنده منها شيء كثير . ولكن الكثير نفسه غير كاف في أهم المواقف . كان يحسب أن أعداء ثورته هم الباشوات والبكوات وحدهم ، وأنه ابن شرعى لطبقته المتوسطة الصغيرة ظن أن مشكلات مصر تحل بتحويل كل المصريين إلى طبقة متوسطة صغيرة . وأنه ابن شرعى لطبقته المتوسطة الصغيرة ، فهو لم يتشكك قط في قداسة الملكية الفردية ، ثم ارتكب الاثم الكبير بأن جعل الدولة تنافس الأفراد في الملكية ، بعد أن اكتشف أنه بغير التنمية الضخمة لن يوزع

الا فقرأ . لم يدرك أن كل بورجوازي صغير متتفع من نظامه عدو له بالامكان لأنه يضع سقفاً لاحلامه في التملك وللاحلامه في الانفاق . وأنه ابن شرعى لطبقته المتوسطة الصغيرة أدرك بغيريته ، وربما بتوجيه من العارفين ، بأنه إذا لم يصدر ثورته الى الخارج ، فسيضطر أن يعمقها في مصر يوماً بعد يوم ، وينجرف من يسار الى يسار أكثر حتى يلتقي بجسم الانسانية الأكبر ، جسمها الحقيقى ، ملايين المعدمين الكادحين . وحين رفضت سوريا قبول صادراته الفكرية والاجتماعية ، عمق ثورته في مصر « بالمشاق » ، ولكنه لم يرسخها ، بل عاد الى التصدير حتى يتتجنب مزيداً من التعميق . لقد كانت « القومية العربية » ثم « الاشتراكية العربية » مهربي الموضوعي من مواجهة الفلاحين الحفاة ، قوام الريف المصري ، والعمال الكادحين ، قوام المدينة المصرية ، وملايين الفقراء الضائعين الذين لا يتسمون الى ريف أو مدينة ، تماماً كما يهرب المعلم المصري من مواجهة تعليم أبناء الفلاحين والعمال لأنه لا يجزى كما يجزى تعليم أبناء البورجوازية الكويتية أو السعودية أو الليبية أو الجزائرية

الخ . . .

هذا ترك عبد الناصر شعبه بعد ثمانية عشر عاماً من

قيادته كما تسلمه من فاروق : نسبة الأميين فيه ٧٥٪ . ولهذا ترك عبد الناصر شعبه كما تسلمه من فاروق : متوسط الدخل القومي فيه نحو ٥٠ جنيهاً سنوياً للفرد الواحد . ومتوسط الأمراض فيه نحو ثلاثة أمراض للفرد الواحد . ولهذا أمكن ضربه وهذا يجري الآن ضرب ثورته على قدم وساق . البورجوازية تقول فيه : هذا كان ابننا عاقاً من أبناء طبقتنا . والبروليتاريا تقول فيه : هذا ليس إيناً من أبناءنا ولكنه كان يحسن الحديث إلى الفقراء .

## جلسة مع هيكل

بدأت بتوفيق الحكيم ، أكبر نقاد الناصرية الشرفاء ، فلنناصرية اليوم ، وبعد وفاة صاحبها ، نقاد بلا عدد ولكن لا تجوز مناقشة بعضهم لأنهم مجردون من الشرف الوطني أو من الشرف الشخصي . ولعلي أجمل رأي في كتاب «عودة الوعي» لتوفيق الحكيم بقولي أنه كتاب مقبول بمعنى واحد فقط ، وهو أنه غودج هام للنقد الذاتي ، فتوفيق الحكيم منذ «عودة الروح» هو صاحب نظرية «الزعيم المعبود» الذي به وحده تبعث مصر بحسب رؤياه ، وتوفيق الحكيم يعلم أن المعبود لا ينقاش ، فإذا كان اليوم ينافشه فمعنى هذا أنه اهتدى أخيراً في تفكيره السياسي إلى ضرورة تحطيم المعبود ، كل المعبودات . فهل انتهى توفيق الحكيم حقاً إلى الحل الديمقراطي ؟ إنه يحذرنا من طريق المهالك ، ولكنه لا يدلنا على طريق النجاة .

والآن أنتقل إلى كتاب «بصراحة عن عبد الناصر» ، وهو الحوار الذي أجراه الاستاذ فؤاد مطر الكاتب

والصحفي اللبناني الذي عرفناه متابعاً - وما زال - باهتمام قضايا مصر ومشاكلها وطموحاتها ، مع الأستاذ محمد حسنين هيكل ، أكبر دعابة الناصرية الشرفاء . وقد وجدت هذا الكتاب كتاباً مريكاً لأنني توقعت أن أجده فيه أشياء كثيرة ولكنني لم أجدها . فالمعلوم للخاص والعام أن الأستاذ محمد حسنين هيكل هو مفكر الناصرية الأول في مصر والعالم العربي . وقد كنت أنتظر أن أجده في الكتاب بعض المراجعة للناصرية ، دعوة وموافق ، ولا سيما بعد أن تغيرت سياسة الدولة ، ولا أقول رجالاتها منذ ١٥ مايو ١٩٧١ ، فباستثناء الصف الأول من ورثة عبد الناصر ، الذين اختفى أغلبهم من حياة مصر السياسية ، فرجال الصف الثاني من رجالات الدولة من يتولون الآن إدارة حياتنا السياسية والاجتماعية هم في جموعهم العام من مكتشفات عبد الناصر وقد كانوا من أدواته في تحقيق اشتراكيته العربية وحياده الایجابي أو عدم انحيازه قبل هزيمة ١٩٦٧ ، ومن أدواته في تمجيد الشورة الاجتماعية داخل مصر وانحيازه دولياً إلى المعسكر الشرقي من أجل معركة التحرير بعد هزيمة ١٩٦٧ . كنت أنتظر من هيكل أن يراجع موقفه من بعض مقومات الناصرية لسبب بسيط ، وهو أن كل ما يجري الآن في المجتمع المصري

داخلياً وخارجياً على غير ما يرضى به الأستاذ هيكل ، بدليل تتحيته ، ليس إلا نتيجة مباشرة للناصرية ، دعوة ومواقف ، إما نتيجة لفشلها لضيقها جذورها في المجتمع المصري ، وإما لأنها كانت في حقيقتها يميناً مقنعاً بقناع اليسار ، فلما مضى أصحابها خلع اليمين القناع وخرج سافراً بغير حباء . وقد كان هذا كافياً لأن يقف هيكل موقف المتأمل ، ليس مما يجري الآن فحسب ، ولكن مما جرى في عهد عبد الناصر ، فالحاضر هو ابن الماضي .

ولست أشك في أن للراديكالية المصرية وللعلمانية المصرية جذوراً عميقاً أعمق مما يكون . وانتشاراً عربياً أعرض مما يكون ، على عكس ما يشيع اليمين المصري واليمين العربي من أوهام سياسية واجتماعية ، لأن التقدمية المصرية ليست بنت الناصرية وحدها ، بل بنت جهاد الشعب المصري في سبيل الحرية والعدالة الاجتماعية عبر قرئين من الزمان ، ولأن مصر من أقدم العصور ثقافياً وحضارياً جزء لا يتجزأ من حوض البحر المتوسط ، حوض الثقافات والحضارات . وما يقال عن التقدمية المصرية يقال أيضاً عن التقدمية العربية . ولكن السهولة التي فرش بها اليمين المصري واليمين العربي وقعد وتربع على مصر والعالم

العربي منذ ١٩٦٧ كان ينبغي أن تدعوا إلى التأمل العميق من الأستاذ هيكل ، ولا سيما وأنه باعتباره أكثر الناس الحارس الأول للفكر الناصري في جناحه المتقدم المتقدم الذي يمكن توصيفه بأنه في الوسط الممتنع أو على يسار الوسط .

ومع ذلك فأنما لم أقرأ في كتاب « بصرامة عن عبد الناصر » كلمة واحدة للاستاذ هيكل تقول : لقد أخطأ عبد الناصر في كذا وكذا بدليل عبر الماضي والحاضر ، باستثناء موقفه من حرب اليمن و موقفه من إغلاق خليج العقبة ، وهو ما اعترضان نعرفهما عنه حتى أيام عبد الناصر ، وإنما كل ما قرأته في كتاب « بصرامة عن عبد الناصر » تفسيرات وتبريرات للناصرية ، دعوة وموافق ، وكان شيئاً لم يكن ، أو كان مجرد مصريع مصر والناصرية في ١٩٦٧ كان مجرد جريمة من جرائم الاستعمار العالمي بلا زيادة ولا نقصان ، فنحن فيه مجرد ذبيحة بريئة من ذبائح الدول العظمى لا مسئولية علينا في شيء مما حدث وما يحدث الآن . وهذا غلط من الفكر والشعور مأثور عن المصريين والعرب في تاريخهم القريب ، أن يلقو بالمسؤولية عن كل ما يحمل بهم من كوارث على الغير وكأنهم مجردون من الإرادة ومن القدرة على

الاختيار ، وهو ليس إلا امتداداً للقدرية الدينية التي تعلق كل شيء على مشيئة الله أو على عبث الشيطان ، وتجعلنا نهرب من مواجهة النفس ومحاكمة النفس شأن الرجال الراشدين .

خذ مثلاً قضية تصدير الثورة التي اقترن في عهد عبد الناصر بأمرتين : تحريك الشارع العربي ضد الرجعية العربية ، والوجود المصري خارج مصر .

أما تحريك الشارع العربي ضد الرجعية العربية فقد نجح فيه عبد الناصر إلى درجة لا بأس بها فأسقط به حلف بغداد وساعد به الجزائر على التحرر من فرنسا وأمن به العالم العربي ، ولو إلى حين ، من السقوط في يد الاستعمار ، ومع ذلك فهل كان من الحكمة تبني عين الصيغة السياسية التي استخدمت في العراق والجزائر وليبيا واليمن والكويت وال سعودية الخ . . حيث التجمعات الإسلامية منسجمة في ثقافتها الأساسية ، أو في الأردن وبين الفلسطينيين حيث المسلمون والمسيحيون يد واحدة يعدون الدين الله والوطن للجميع ؟ وهل كان من الحكمة تبني نفس هذه الصيغة السياسية مع الشعب اللبناني أو الشعب الإثيوبي حيث الانقسام الديني والانقسام الطبقي والانقسام الوطني أشياء

مختلطة تجعل كل حركة احتجاج على الاستعمار وعلى الظلم الاجتماعي تسير في مسار ديني وكل حرب أهلية أو ثورة تحريرية تتحول إلى فتنة طائفية وإلى مجازر طائفية فتنحرف عن مراميها التحريرية الأولى وتدخل في متأهات العصبيات الغبية؟ هل من الحكمة أن يقتل الأخ أخاه تحت ريات الدين ، فلا يجد المواطن اللبناني في نهاية الأمر فرقاً أساسياً بين ما يفعله الاستعمار بسياسة « فرق تسد » ليوطد أركانه ، وبين ما كانت تفعله الناصرية وهي دعوة تجمع من أجل التحرر الوطني .

إننا نعلم جيداً بأن الأديان والعقائد الغربية من الثوابت التي لا تتغير إلا في بطء بطيء والتي لا يصح معها العنف، وأحياناً لا يجدي، وإنما يصح الاقناع، وكل مصادمات دينية ترك وراءها جراحاً يصعب أن تندمل، وقد لا تندمل أبداً، فها بانا إذا كانت المصادمات بين الأخوة والأشقاء؟ إن مدى تغزيقها لوسائل القربى يكون رهيباً. أما العقائد الفلسفية والاجتماعية فهي من التغييرات التي تتغير جيلاً بعد جيل بحسب ما يصيب المجتمعات من تغيير في التكوين الفكري والاجتماعي، لقد ترك بها الصدامات ندوياً ولكن قلماً أن تكون ندوياً غائرة تتجاوز جيلاً أو جيلين أو ثلاثة أجيال.

هذا كان ينبغي على الثورة الناصرية ، ان كانت تقدمية حقاً ، ان تتجنب اللعب بالنار سواء في أرضها أو في أرض غيرها من عباد الله ، ولا سيما وأنها ورثت تراثاً مجيداً من مصر الديمocrاطية التي عرفت كل ثوراتها العظيمة كيف تقوم على الإخاء بين الأديان . فلو أن محمد علي كان يخاف سخافات الخلافة العثمانية التي كانت لأسباب استعمارية تشهر به بين المصريين فتسميه « باشا النصارى » لأنه كان لا يفرق في استخداماته بين مسلم ومسيحي إلا على أساس الكفاءة والنزاهة ، لما استطاع بناء هيكل الدولة الحديثة في مصر . وقد عرفت ثورة عرابي زعماء منها يحملون في دورهم المسيحيين من المذابح الدينية التي كان يجهزها الترك والإنجليز للتشهير بثورة عرابي وإظهار المصريين الشائرين في صورة المتبربرين ليجدوا ذريعة أمام العالم تبرر تدخلهم المسلح لاحتلال مصر . ويقتل بطرس غالى أيام الدون جورست ، المعتمد البريطاني ( ١٩١٠ ) ، ألهب تحالف الاستعمار الانجليزي والعثماني صدور أقباط مصر و المسلمينها ليقف المصريون على حافة الحرب الأهلية لولا أن أنقذتها حكمة العقلاء من الفريقين . وفي ثورة ١٩١٩ حاول الإنجليز من جديد إثارة الفتنة الطائفية في مصر

فارتقت أعلام الثوار في كل مكان يتعانق فيها الهملاي مع الصليب ، وكان غاندي قائد الحركة الوطنية في الهند حائراً بهندوسيه ومسلميه وما بذره الاستعمار بينهم من محن وفتن ، فكان يستهدي سعد زغلول ويترسم خطى محرر مصر العظيم ليتحقق في بلاده معجزة الوحدة الوطنية . حتى اليهود المصريون وجد لهم سعد زغلول مكاناً في الحركة الوطنية فبذلوا في مقاومة الاستعمار ما بذله كل أبناء مصر . وحين جاء الزعيم الاسلامي محمد علي جناح مصر ليفاوض مصطفى النحاس في شأن انضمام مصر الى تجمع الجامعة الاسلامية لم يقابلها وإنما أرسل اليه وزير خارجيته ابراهيم باشا فرج ( مسيحة ) ليلقنه درساً بليغاً وهو أن مصر لا مجال فيها للعصبيات الدينية التي تخرب الأمة الواحدة والوطن الواحد وتقسمه الى الهند والباكستان (\*) .

هذا هو التراث المصري الذي ورثه عبد الناصر عن كفاح الآباء والأجداد وقد كان ينبغي أن يكون أميناً على هذا التراث فيبحث ، رغم أنه كان في جانب الحق والحرية ،

---

(\*) بعد أن كتبت هذا الكلام عرفت من ابراهيم فرج باشا أن محمد علي جناح قابل النحاس فعلاً ونطّ عليه بوصفه زعيماً إسلامياً فغضب النحاس وصحّحه بقوله : « أنا زعيم وطني ولست زعيماً إسلامياً » ، وإحالـة على وزير خارجيته بالنيابة .

لشكلة كمبل شمعون عن صيغة أخرى غير تلك الصيغة التي خلقت من المشاكل أكثر مما حلت وخضيit أيدي الأشقاء في لبنان بدماء أشقائهم . وان ما نراه اليوم في عهد الرئيس سليمان فرنجية من مذابح طائفية ليس إلا الأوراق الحمراء التي نبتت من تلك الشجرة الشقية . إن مشكلة لبنان ليست ماروني ومسلم ، فأعوان الاستعمار وعملاؤه من كل ملة ودين ، وإنما هي في المقام الأول مشكلة الانتهاء إلى المنطقة أو الانتهاء إلى مناطق أخرى . فإن كان هناك فريق من الناس يبحث عن غريب الانتهاءات فلنبحث عن الأسباب التي تدعوا إلى هذا البحث . ويوم أن ندرك أن السنّي أو الشيعي أو الدرزي قادر على التحالف مع الاستعمار قدرة الماروني أو الكاثوليكي أوالأرثوذكسي لأسباب طبقية ، يمكننا أن نطرح القضية الوطنية والقضية الاجتماعية في لبنان على صعيد جديد .

ومع ذلك فنحن لا نجد في كتاب «بصراحة عن عبد الناصر» أي التفات خاص من هيكل لمعنى الناصرية في لبنان ، أو أي قلق خاص لمصير لبنان الذي يمكن أن يتعرضن ، بسبب حافة المتهوسين من أبنائه واستبعادهم لمستشاري السوء ، لشدائد أشد هولاً مما تعرضت له

## فلسطين . الاستعمار لا ينام .

وبعد قضية تحرير الشارع العربي هناك قضية الوجود المصري خارج مصر وأبدأ القول بأن أقول أنك إذا أردت أن تجرب تجربة محمد علي فلا بد أن يكون لديك ابراهيم باشا والكولونيال سيف ( سليمان باشا الفرنساوي ) . أما أن تجرب تجربة محمد علي ومعك الصاغ عبد الحكيم عامر ، الذي كان كلما خسر حرباً انتقل الى رتبة أعلى ، فهذا أقصر طريق الى الكوارث القومية . وفي حكم هيكل أيضاً أن عبد الحكيم عامر توقف عسكرياً عند رتبة الصاغ . ولكن هيكل يقولها دون انزعاج ولا يطرح على نفسه السؤال المنطقي : وكيف إثمنه عبد الناصر على قيادة الجيوش وهو لا يستطيع أن يقود إلا كتيبة ؟ وبعد أن خسر عبد الحكيم عامر معركة الوحدة مع سوريا ، كان ينبغي على عبد الناصر أن يقيله ويجده من رتبته العسكرية ، لا حرصاً على الوحدة ، ولكن حرصاً على هيبة مصر التي أضاعها بغفلته . وبعد أن خسر عبد الحكيم عامر حرب اليمن كان ينبغي أن يفعل فيه عبد الناصر أشياء كثيرة ، ولكنه لم يفعل شيئاً من هذه الأشياء حتى خسر عبد الحكيم عامر حرب ١٩٦٧ . عندئذٍ فقط تحرك عبد الناصر وطلب إليه أن يستقيل ( بدلاً من أن يحيله

الى المحاكمة العسكرية ) ، لأن مسئولية المهزولة اقتربت من عبد الناصر شخصياً ، وكان لا بد من تقديم قربان للشعب الغاضب . وقد كان عبد الحكيم عامر رجلاً شجاعاً على المستوى الشخصي ، فرفض الاستقالة وأصرّ على أن يجر معه عبد الناصر الى الهاوية : إن كانت هناك مسئولية فكلانا مسئول ، وكلانا ينبغي أن ينصرف . هذا كان منطقه . ولكن ٩ و ١٠ يونيو حسمت ما بينه وبين عبد الناصر كما حسمت ما بين معاوية وعلي مصطفى أبي موسى الأشعري .

لقد كان المثير فيما يبدو رجلاً شجاعاً وطيباً ويسقطاً به الكثير من نبلة أهل المينا ووفائهم وسخائهم المتلاط . ولكن كل هذه فضائل خاصة لا صلة لها بالعمل العام . فماذا يقول هيكل في تبرير تمسك عبد الناصر بعامر قائداً عاماً بجيشه ؟ يقول أن عبد الناصر كان « يحب » عبد الحكيم عامر ، وأن عبد الحكيم عامر كان ، من كل زملاء عبد الناصر ، « أحبهم إلى قلبه » . وماذا يهم الشعب المصري والشعوب العربية إن كان عبد الناصر يحب عبد الحكيم عامر أو لا يحبه ؟ الموضوع هو : هل كان عبد الحكيم عامر يصلح لعمله أو لا يصلح . وحتى ولو لم يكن عبد الحكيم

عامر نفسه روميل أو فون رونشتيد أو فون باولوس ، فقد كان من واجبه أن يسلم قيادات أسلحته وكل منصب تتحذ فيه قرارات لجنرالات أكفاء لمهمازهم . ولكن نتائج الحروب الكثيرة التي خاضتها مصر وخسرتها بطريقة مشينة ، بسبب الغفلة والارتباك ، وربما بسبب الجهل أيضاً ، تدل على أن عبد الحكيم عامر لم يفعل ذلك .

أما تمسك عبد الناصر بعد الحكيم عامر رغم عدم صلاحيته فلا تفسير له عندي بحكاية الحب والاستلطاف هذه التي يسوقها هيكل ، فعبد الناصر كان أذكى من التوقف عند هذه الاعتبارات . وإنما تفسيرها عندي أن عبد الناصر في حكمه المطلق كان يجد في عبد الحكيم عامر غواজأً ممتازاً للرجل الثاني وزميلاً مثالياً قوياً وفيما يعرف ما يريد ويقنع به . وقد أراد عبد الحكيم عامر لنفسه منذ البداية ، مكان الرجل الثاني في الدولة وأخذ ما أراد منذ البداية ولم يكن من أطماعه أن ينافس الرجل الأول مكان الصادرة ، أولاً لأن الزعامة رهبانية وهو محب للحياة ، وثانياً من باب الوفاء . وكان في الرجلين شيء من أوغسطوس قيصر (أوكتافيوس) ومارك انطونيوس . كان نظام عبد الناصر بحاجة إلى حراسة الجيش سياسياً وعسكرياً ،

حراسه من الداخل ، حتى لا يتكرر مع عبد الناصر ما فعله هو بفاروق . وقد أدى عبد الحكيم عامر لعبد الناصر هذه المهمة بمتنه الأمانة ، فخدمه وخدم مصر جميعاً بأن وقاها شر الانقلابات العسكرية ، ولذا لم يتخل عنه عبد الناصر أبداً متجاهلاً عن خطائه الكثيرة ، وقد كانت هذه الثغرة من ثغرات نظام عبد الناصر لأن من كان يحاول اقتحامات محمد علي ويلوح دائماً « بأكبر قوة ضاربة في الشرق الأوسط » كان ينبغي أن يحسن اختيار جنرالاته أكثر من ذلك .

ولو أن عبد الناصر بني نظامه على الاعتكاف في وطنه ولم يؤسسه على المؤسسة العسكرية لكان مفهوماً أن يبعد قطاع القوات المسلحة ثانوي الأهمية يسنده من يشاء ويستخدمه فيما يشاء دون أن يعرض الأمن القومي للخطر . ولكنه فيما يبدو كان شديداً الاستهانة بأعدائه نظراً لعظم مكانته في الشارع العربي ، فاختلطت عليه قوة الجماهير وقوة الجيش . أو لعل مخابراته العسكرية كانت في مجموعها العام دون المستوى الذي يمكنها من جمع المعلومات الصحيحة عن العدو وتحليلها ، أو مشغولة بأمور أخرى ، فقدمت لرئيس الدولة صورة وردية مضللة عن الموقف في القناة سنة ١٩٥٦

وفي سوريا سنة ١٩٦١ وفي اليمن بين ١٩٦٢ و ١٩٦٧ وفي  
سیناء سنة ١٩٦٧ ، على غرار ما كان يفعله رؤساء  
المؤسسات في القطاع العام .

وعلى كل فأننا أعتقد أن عبد الناصر نفسه كان يدرك قبل  
١٩٦٧ حقيقة أبعاد الأخطار العسكرية المحدقة بمصر سواء  
هاجم أو دافع ، أو يدرك حقيقة ما في قوات مصر المسلحة  
من صواميل مفكوكه والدليل على ذلك أنه حين وقعت  
الواقعة ، وأخذ عبد الناصر زمام الأمر في يديه مباشرة حقق  
أعظم عمل أنجزه في حياته ، وهو إعادة بناء قوات مصر  
المسلحة من الصفر تقريرياً خلال ثلاث سنوات بين ١٩٦٧ -  
١٩٧٠ : بفضل قواد أشداء من أمثال عبد المنعم رياض  
ومحمد فوزي ، وبفضل هذه الأسلحة الجديدة كانت  
انتصارات حرب أكتوبر المجيدة وكان صمود مصر العظيم .

كذلك من أراد تجيش الجيوش على نهج محمد علي ،  
وحذا حذو محمد علي في صنع السلاح المصري على أرض  
مصرية وأيد مصرية ، وجب عليه أن يحسن اختيار خبراء  
صناعة السلاح وقد أقام عبد الناصر فعلاً المصانع الحربية ،  
وسمعنا عن صواريخ الظافر والقاهر التي تفعل كذا وكذا  
ولكننا لم نلمس لها نتيجة . وقد كان من العجائب أن نسمع

أن المصانع الحربية تنتج أفران البوتاجاز والسخانات وما شابهها من الأدوات المنزلية . أما خبراء تصنيع السلاح الأجانب فلعلة ما لم تستعن مصر بدولة من الدول الصديقة العريقة في تصنيع السلاح كالسويد أو تشيكوسلوفاكيا أو حتى إيطاليا بل اجتذبت بعض حثالة النازيين الذين تبين فيما بعد أنهم كانوا جواسيس لإسرائيل . وقارئ مایلز كوبلاند ، حيث يتعرض لهذا الجانب ، يحس من باطن كلامه أن وكالة المخابرات المركزية كانت هي المورد الأول لهؤلاء النازيين . وعلى كل وبعد انهيار ألمانيا النازية جندت أمريكا من جهة وروسيا من جهة أخرى خيرة علمائها وفنيها في الصناعات الحربية ، فلم يكن غريباً أنه لم يبق لمصر وللعالم الثالث من الخبراء الألمان إلا شذاذ الأفاق .

ومن يقرأ كلام هيكل يجد فيه قبولاً عاماً لمبدأ التنظيم السياسي الواحد ولنظرية تحالف قوى الشعب بل وللتنظيم الطبيعي الذي أنشأه عبد الناصر لحماية نظامه واشتهر باسم «التنظيم السري» . وهو يعقد مقارنة ، أتصور أنها خاطئة ، بين الاتحاد الاشتراكي في مصر والحزب الواحد في الصين ثم يضفي على تحالف قوى الشعب العاملة صفة الجبهة الوطنية ، رغم أن التجربة منذ بدايتها قد دلت على أن

مفهوم الجبهة متعارض تماماً مع التنظيم السياسي الناصري الذي كان لا يسمح بجمع تكتلات في داخله ، وكلما تجمعت سماها « مراكز قوى » وضرها .

وأخيراً فلأستاذ هيكل نظرية جديدة تقول أن وسائل الاعلام الحديثة يمكن أن تكون لها فاعلية الأحزاب ، وهي نظرية غريبة لأن وظيفة أجهزة الاعلام في النظام الناصري ، كانت تبصير القاعدة برأي القيادة وتبرير أعمال القيادة أمام القاعدة . ولو أن القيادات كانت متعددة لأمكن تصور قيام الخوار فيما بينها ، ولكن وحدة القيادة جعلت مصر تعيش نحو عشرين عاماً فيها يشبه المونولوج .

ومن الأخطاء الجسيمة التي تورط فيها « الميثاق » في تقديرى اعتبار عناصر تحالف قوى الشعب العاملة خمسة هي : العمال وال فلاجون والرأسمالية الوطنية والمثقفون والجنود .

ففي تقديرى أنه ينبغي استبعاد المثقفين من صيغة التحالف لأن المثقفين لا يكونون طبقة ذات تكوين متجانس ، أو مصالح اقتصادية متجانسة . فالمثقفون موزعون على كل طبقات الأمة . والفالح قد يكون متفقاً

والعامل قد يكون مثقفاً والمهندس قد يكون مثقفاً والتاجر قد يكون مثقفاً والجندي قد يكون مثقفاً ... الخ . كذلك فالملقون بينهم اليمين واليسار والموسط وكل ألوان الطيف في الفكر السياسي والاجتماعي وفقاً لتكوينهم العقائدي ولانتهاءاتهم الطبقية .

ويالثل ينبعي استبعاد الجنود من صيغة التحالف إلا إذا كانوا انكشارية مرتزقة تخترق القتال وتكون طبقة ذات مصالح اقتصادية متميزة عن مصالح غيرها من الطبقات . فالجنود يجندون إذا ما بلغوا سن التجنيد من كل طبقات الأمة لا فرق في ذلك بين ابن البابا وابن رئيس مجلس الادارة وابن العمدة وابن الفلاح الحافي الذي يعزق له أرضه ، هذا على الأقل نظرياً ويحكم الدستور . وب مجرد احتواهم في الجيش تحت رداء واحد وفي فترة واحدة لا يجعل منهم طبقة واحدة مدة ستين أو ثلاثة ، فإذا ما سرحوا من الخدمة العسكرية سقطت عنهم طبقة الجندي ودخلوا في طبقة أخرى بحسب وضعهم في المجتمع . وإنما يجوز تصور الطبقية في هيئة الضباط والجنود الذين ينذرون أنفسهم مدى الحياة لحراسة الوطن ومن أجل ذلك يكتسبون العلوم والفنون العسكرية بالدراسة أو الممارسة . هؤلاء يمكن أن

تكون لهم مصالح ، لا بوصفهم جنوداً ولكن بوصفهم مهنيين وحرفيين ، أي أصحاب مهنة كالمهندسين والأطباء والنجارين والمحدادين . أما التسليم بمبدأ أنهم يكونون طبقة أو عنصراً في التحالف بوصفهم جنوداً فهذا أمر جد خطير ، فهو يجعل منهم أقوى طرف في التحالف لأنهم يحملون المسدسات وصناعتهم القتال وإذا تجمعوا داخل التحالف وترافعوا عن قضاياهم كان صوتهم زئيراً منها لزموا الحاسنة في إبداء الرأي . وإذا أضربوا عن الدفاع عن الوطن جاءوا بالوليات . وإذا اشتغلوا بالسياسة فيها بئس المصير .

وكلمة « المثقفين » كلمة غامضة المدلول لا حدود لها . فإن كانت تعني « المتعلمين » فالمتعلمون في كل الطبقات . وإن كانت تعني التكنوقراطيين ( الفنيين ) دخلت في فئة أخرى لم يعترف بها الميثاق وهي طبقة المهنيين . وفي رأيي أن عناصر التحالف الطبقي ، لو ثبّلنا مبدأ التحالف الطبقي ، ينبغي أن تكون الفلاحون والعمال والمهنيون والحرفيون والرأسمالية الوطنية ، وربما أضفنا إليها البيروقراطية أي الموظفين الكتابيين وما أكثرهم . هذه الفئات أو القوى أو الطبقات الست ، رغم أنها تمثل أهم ما في المجتمع المدني من كيانات اجتماعية ومصالح اقتصادية ، تمثل في ذاتها

تقسيمات غير مرحبة ، بل وتقسيمات قد تكون ظالمة . ففي داخل الرأسمالية الوطنية نجد أن هناك تناقضًا أساسياً بين مصالح التجار ومصالح المنتجين الصناعيين - كذلك فإنها تحرم طبقة العاطلين بغير إرادتهم وطبقة أرباب المعاشات وأكثر النساء من مزاولة النشاط السياسي من خلال الاتحاد الاشتراكي لأنه مقصور على القوى العاملة ، والطلاب أيضاً يصعب تبرويهم في هذه القوى لأنهم يستهلكون ولا يتتجرون . وهذا ما يجعلني أنظر إلى نظرية قوى الشعب العاملة على أنها مجرد تلفيق مرتجل لتجنب الاعتراف بالطبقات التي تتكون منها كل أمة .

وأنا شخصياً لست من أنصار نظرية التحالف الطيفي «بالاكراه» ، لأنه يذكرني بمنهج الفاشية والنازية . فجيلى الذي عاصر نشأة الفاشية والنازية يعرف أن أساس الفاشية والنازية هو نظرية الاتحاد القومي بين طبقات المجتمع الواحد لتصفية الصراع الطيفي الداخلي وإسقاط التناقضات الطيفية في الخارج . وأصل الفاشية كلمة «الفاشكيس» Fasces اللاتينية بمعنى عصبة العصي التي علمونا في الحواديت أن أبا مسنا عندما أقتربت منيته جمع أولاده من حوله ليترك لهم وصيته الأخيرة ، فوزع عليهم عصياً متفرقة

وطلب الى كل منهم أن يكسر عصاته ففعل ، ثم جمع بعدهم عصياً وربطها في حزمة وطلب الى كل منهم أن يجرب قوته فعجز كل منهم عن تحطيم عصبة العصي . وهكذا كانت هذه طريقة في تعليم أبنائه أن «الاتحاد قوة» . هذا ما علمه موسوليني للشعب الايطالي وهتلر للشعب الألماني كرد على نظرية صراع الطبقات التي كانت تدعو اليها الشيوعية وعلى نظرية المنافسة الحرة التي كانت تدعو اليها الديقراطية . قالت الفاشية والنازية : ليست هناك أية تناقضات بين الرأسمالي الايطالي والعامل الايطالي وبين الرأسنالي الألماني والعامل الألماني وإنما التناقض قائم بين الأمة الايطالية أو الأمة الألمانية وبين الأمم الأخرى . لايطاليا أو ألمانيا الحق في المجال الحيوي وفي المستعمرات بفضل السيادة الحضارية (إيطاليا) والسيادة العنصرية (ألمانيا) وعليها واجب بعث مجدها الامبراطوري القديم . وإذا كانت للعامل الايطالي أو الألماني حقوق فليأخذها لا من أخيه الرأسنالي الايطالي أو الألماني ، بل من غريمه الانجليزي أو الفرنسي أو من الشعوب المنحطة المختلفة (شعوب افريقيا وآسيا) التي خلقتها الطبيعة لخدم الشعوب الممتازة بالحضارة أو الجنس الأري كما تخدم

الدواب الانسان ( العرب واليهود بين هذه الشعوب المتخلفة بالفطرة ) : ليأخذها بالحرب والاستعمار . هذا بجمل الدعوة الفاشية والدعوة النازية ، وطريقها هو الاتحاد القومي بين طبقات مقومات نظام ، وأما أنها نجحت فعلاً في تغيير المجتمع ولكنها تريد فرض الوصاية على الأجيال المقبلة لأن أصحابها لا يريدون أن يعتزلوا وأنها تحولت من حركة ديناميكية إلى نظام استاتيكي يعد نفسه الآلف والباء ويجعل من رسالته خاتم الرسالات ويقاوم التطور الاجتماعي حتى لا يخرج الجديد من القديم . وفي هذه الحالة أيضاً مدانة لتحولها إلى دكتاتورية بلا فلسفة اجتماعية تبررها .

وفي تقديري أن ثورة عبد الناصر ونظامه استخدما من القهر أكثر مما يتناسب مع ما جلبوا من تغيير ، وهذا من سلبياتها ، ولكن من الظلم لها أن ندعى أنها لم يحدث أي تغيير في صورة المجتمع المصري وفي مضمونه . والمشكلة الآن تواجه حركة ١٥ مايو ١٩٧١ المقترنة بحكم الرئيس السادات والدعوة إلى إقامة المجتمع المفتوح بعد عشرين عاماً من الانغلاق . يجب أن تعرف حركة ١٥ مايو ماهيتها : هل هي مجرد حركة تصحيح في مسار الثورة الناصرية التي انحرفت ، أم أنها ثورة تصحيح لمسار المجتمع المصري

بِإِقَامَتِهِ عَلَى الْانْفُتَاحِ بَدَلًا مِنْ إِقَامَتِهِ عَلَى الْانْغْلَاقِ ، وَبِإِقَامَتِهِ عَلَى الْقَوْمِيَّةِ الْمَصْرِيَّةِ بَدَلًا مِنْ إِقَامَتِهِ عَلَى الْقَوْمِيَّةِ الْعَرَبِيَّةِ ، وَبِإِقَامَتِهِ عَلَى تَقْدِيسِ الْمَلْكِيَّةِ بَدَلًا مِنْ إِقَامَتِهِ عَلَى تَحْدِيدِ الْمَلْكِيَّةِ ، وَبِإِقَامَتِهِ عَلَى قِيمِ الْحَاضِرِ بَدَلًا مِنْ إِقَامَتِهِ عَلَى أَسْطُورَةِ «الْبَعْثُ» وَإِحْيَاءِ الْمَاضِي ... الخ . كُلُّ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ يُجِبُ أَنْ يَوْجِهَهَا مُفْكِرُو ١٥ سِيَطْرَةِ الْغَوَاعِمِ وَارْهَابُهَا الْعَقْلَاءِ وَعِلاجُ ذَلِكَ يَكُونُ بِتَأْمِينِ صَوْتِ الْأَقْلِيَّةِ الْمَعَارِضَةِ . وَفِي جَمِيعِ الْحَالَاتِ لَا بُدَّ لِلْمَجَمُوعِ كُلِّهِ مِنْ الْاِلْتِقاءِ عَلَى حَدِّ أَدْنِي كَافِ مِنِ الْغَايَاتِ وَالْمُعْتَقَدَاتِ الاجْتِمَاعِيَّةِ وَالْإِنْسَانِيَّةِ الْرَّاقِيَّةِ الَّتِي تَصُونُهُ مِنِ التَّفَكُّكِ وَالتَّبَدُّدِ وَالتَّحُولِ إِلَى مُجْرَدِ فَرْقِ تَتَصَارَعُ عَلَى مَادِيَّاتِ الْحَيَاةِ ، عَلَى أَنْ يَكُونَ هَذَا الْاِلْتِقاءُ بِالْاقْتِنَاعِ لَا بِالْقَهْرِ وَشُلُّ حَرْيَةِ الْاخْتِيَارِ .

وَرِبِّما كَانَ هَنَاكَ مِبْرُرٌ مِنْ نَوْعِ مَا ، فِي فَتَرَاتِ التَّحُولِ الْعَنِيفِ ، لِنَظَرِيَّةِ التَّحَالُفِ الطَّبَقيِّ وَمَا تَضُمِّنُهُ مِنْ شُلُّ كَافِيَّةِ الْقَوْيِ السِّيَاسِيِّ دَاخِلِ الْمَجَمُوعِ حَتَّى تَتَاحَ لِلْفَكَرِ الشُّورِيِّ وَلِلتَّجْرِيَّةِ الشُّورِيَّةِ حَرْيَةِ الْحَرْكَةِ فِي الْفَرَاغِ السِّيَاسِيِّ الَّذِي تَخْلُقُهُ الْثُورَاتُ بِقُوَّةِ الْقَهْرِ الشُّورِيِّ ، وَبِذَلِكَ تَتَمَكَّنُ مِنْ إِحْلَالِ الْجَدِيدِ مَعْلُومِ الْقَدِيمِ . بِعْنَى آخِرِ ، رِبِّما كَانَ لِنَظَرِيَّةِ الْحَزْبِ الْوَاحِدِ وَالصَّوْتِ الْوَاحِدِ مِبْرُورٌ وَقْتٌ إِذَا كَانَ لِلْمَجَمُوعِ

الناصري رسالة جديدة يريد أن يؤسس دعائهما في الداخل وينشرها في الخارج . ولكن استمرارها أساساً لفلسفة الحكم في مصر بعد عشرين سنة من الثورة لا معنى له إلا أحد أمرين : اما أن ثورة ١٩٥٢ عجزت عبر عشرين عاماً في أن تغير المجتمع المصري والمجتمعات العربية وأن تستوله من مبادئها نظاماً مقبولاً مستقراً ، فهي تحتاج إلى مزيد من الوقت وتكثيم معارضيها ، وفي هذه الحالة فهي مداناً كثرة لا تحمل في أحشائها المجتمع وإلغاء كل صراع طبقي بحل كل التنظيمات السياسية التي يمكن أن تعبّر عن مصالح طبقة (الأحزاب) واستيعاب الأمة كلها في حزب واحد يوحد إرادتها وأهدافها وخططها ، لبعث مجدها القديم وأخذ مكانها تحت الشمس واستخلاص حقوقها من الأمم الأخرى بالفتح والقتال .

لا حزبية في الشيوعية لأن الشيوعية مؤسسة على إلغاء كل الطبقات الا طبقة واحدة هي الطبقة العاملة ، ولا حزبية في الفاشية والنازية لأنها أسستا على إدماج كل الطبقات : (البعث) و(الوحدة الطبقية) هما حجر الأساس في كل دعوة فاشية أو نازية . وفي هذه الدعوة تختفي كلمة « الوطنية » وترتفع كلمة « القومية » .

وأنا شخصياً لا أعتقد أن الاجابة على نظرية حرب الطبقات تكون بإلغاء الطبقات أو بدمج الطبقات . والسلام الاجتماعي يمكن تحقيقه بالصراع السلمي بين الطبقات عن طريق التنظيمات السياسية المتعددة المعترفة بحق غيرها في الحياة وفي التعبير الحر عن نفسه وعن غاياته ، الخاضعة لسلطان القانون . الحرية المنظمة بالقانون هذا هو الطريق ، طريق الديمقراطية . وهو كغيره طريق محفوف بالأشواك ، وهو طريق أطول من سواه ، ولكنه رغم ذلك أمن من غيره . وحيث حرية الصراع يكمن خطر الفوضى وعلاج ذلك يكون بالتعليم ، ثم بالتعليم ، ثم بالتعليم . وحيث الرأي للأغلبية يكمن خطر ما يتواءل بأمانة وشجاعة فعل هذه المواجهة تتوقف أسس العقد الاجتماعي الذي بموجبه يحكم الرئيس السادات ومدرسته شعب مصر ويحدد وضع مصر وشعبها بين دول العالم وشعوبه . فإذا ظن البعض أن من الممكن ومن الجائز أن يلبسوا عباءة الناصرية ثم يشرعوا ويفعلوا عكس ما كان عبد الناصر يبشر به ويفعله ، ففي رأيي أنهم سيكتشفون بعد قليل أن هذا الطريق لن يؤدي بهم إلى شيء كثير .

وفي رأيي المتواضع أن الثورة الناصرية شاخت كما تشيخ

ss

كل الثورات وشانع معها نظامها كما تشيخ كل الأنظمة الاجتماعية والسياسية ، وفي رأيي المتواضع أن مصر اليوم ومنذ ١٥ مايو بحاجة الى عقد اجتماعي جديد .

## فهرس

| الموضوع                   | الصفحة    |
|---------------------------|-----------|
| مقدمة .....               | ٥ .....   |
| بين البدر والمحاق .....   | ١١ .....  |
| الدكتاتور .....           | ٣٥ .....  |
| العقد الغامض .....        | ٥٦ .....  |
| الهرم الأخير .....        | ٧٧ .....  |
| المحسن والأصداد (١) ..... | ٩٥ .....  |
| المحسن والأصداد (٢) ..... | ١٢٦ ..... |
| تصدير الثورة .....        | ١٤٦ ..... |
| جلسة مع هيكل .....        | ١٧١ ..... |

## للمؤلف

The Theory and Practice of Poetic Dictition. M. - ١  
Litt. Dissertation, Cambridge University.

- ٢ - «فن الشعر» لهوارس . الناشر : مكتبة النهضة المصرية ،  
القاهرة ، ١٩٤٥ . (كتب في كامبريدج ١٩٣٨) . الطبعة  
الثانية : الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر القاهرة  
١٩٧٠ .
- ٣ - «بروميثيوس طليقا» للشاعر شلي . الناشر : مكتبة  
النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٤٦ . الطبعة الثانية :  
الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ١٩٨٦ .
- ٤ - «صورة دوريان جراي» لأوسكار وايلد . الناشر : دار  
الكاتب المصري ، القاهرة ، ١٩٤٦ . الطبعة الثانية : دار  
المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٩ .
- ٥ - «شبح كاترفيل» لأوسكار وايلد . الناشر : دار الكاتب  
المصري ، القاهرة ، ١٩٤٦ .
- ٦ - «بلوتسولاند» وقصائد أخرى : «من شعر الخاصة» .  
الناشر : مطبعة الكرنك ، القاهرة ، ١٩٤٧ . (نظم  
بين ١٩٣٨ و ١٩٤٠ بـكامبريدج) .

٧ - «في الأدب الانجليزي الحديث». الناشر: مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٥٠. الطبعة الثانية: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٦.

(بحوث نشر أكثرها في مجلة الكاتب المصري خلال ١٩٤٦ و ١٩٤٧).

Studies in Literature, Anglo-Egyptian Bookshop, - ٨  
Cairo, 1954.

٩ - «خاتب سعي العشاق» لشكسبير. الناشر: دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٠، الطبعة الثانية: دار المعارف ١٩٦٧ (ترجمت ١٩٥٥).

١٠ - «دراسات في أدبنا الحديث». الناشر: دار المعرفة. القاهرة، ١٩٦١. (بحوث نشر أكثرها في جريدة «الجمهورية» عام ١٩٥٤ وفي جريدة «الشعب» خلال ١٩٥٧ و ١٩٥٨).

١١ - «الراهب»: مسرحية تاريخية. الناشر: دار ايزيس، القاهرة، ١٩٦١.

١٢ - «دراسات في النظم والمذاهب». الناشر: المكتب التجاري، بيروت، ١٩٦٢. الطبعة الثانية: دار الهلال، القاهرة، ١٩٦٧.

١٣ - «المؤثرات الأجنبية في الأدب العربي الحديث» الجزء الأول: «قضية المرأة» الناشر: معهد الدراسات العربية العالية، القاهرة، ١٩٦٢. (محاضرات القيت على طلبة المعهد).

- ١٤ - «المؤثرات الأجنبية في الأدب العربي الحديث»، الجزء الثاني : «الفكر السياسي والاجتماعي»، الناشر : معهد الدراسات العربية العالية ، القاهرة ، ١٩٦٣ . الطبعة الثانية . الناشر : دار المعرفة ، القاهرة ، ١٩٦٤ .  
 (محاضرات ألقيت على طلبة المعهد) .
- ١٥ - «الاشتراكية والأدب» . الناشر : دار الآداب ، بيروت ، ١٩٦٣ . الطبعة الثانية: دار الهلال القاهرة ، ١٩٦٨ . (بحوث نشرت في «الجمهورية»، خلال ١٩٦١ وفي «الأهرام»، خلال ١٩٦٢ و١٩٦٣) .
- ١٦ - «الجامعة والمجتمع الجديد» . الناشر : الدار القومية ، القاهرة ، ١٩٦٤ .
- ١٧ - «دراسات في النقد والأدب» . الناشر : المكتب التجاري ، بيروت ، ١٩٤٨ : الطبعة الثانية : مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٥ .
- The Theme of Prometheus in English and French Literature (Ph. D. Dissertation, Princeton University, 1953). Ministry of Culture, Isis House, Cairo, 1963.
- ١٩ - «المسرح العالمي» . الناشر : دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٤ .
- ٢٠ - «البحث عن شكسبير» . الناشر : دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٦٥ ، الطبعة الثانية : دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٨ .

- ٢١ - «نصوص النقد الأدبي عند اليونان». الناشر دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٥.
- ٢٢ - «مذكرات طالب بعثة». الناشر: روز يوسف سلسلة الكتاب الذهبي، القاهرة، ١٩٦٥. (كتبت في ١٩٤٢).
- ٢٣ - «دراسات عربية وغربية». الناشر: دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٥.
- ٢٤ - «على هامش الغفران» الناشر: دار الهلال، القاهرة، ١٩٦٦.
- ٢٥ - «العنقاء: أو تاريخ حسن مفتاح» الناشر: دار الطليعة، بيروت، ١٩٦٦ (رواية كتبت بين القاهرة وباريس بين ١٩٤٦ و١٩٤٧).
- ٢٦ - «أجامنون» لاسخيلوس. الناشر: دار الكتاب العربي، القاهرة، ١٩٦٦.
- ٢٧ - «المحاورات الجديدة: أو دليل الرجل الذكي إلى الرجعية والتقدمية وغيرها من المذاهب الفكرية». الناشر: دار روز يوسف، القاهرة، ١٩٦٧. الطبعة الثانية: دار ومطباع المستقبل، القاهرة ١٩٨٦.
- ٢٨ - «الثورة والأدب». الناشر: دار الكاتب العربي، القاهرة، ١٩٦٧. الطبعة الثانية: دار روز يوسف.
- ٢٩ - «أنطونيوس وكليوبياترا» لشكسبير. الناشر: دار الكاتب العربي، القاهرة، ١٩٦٧.
- ٣٠ - «حملات القرابين». لاسخيلوس. الناشر: دار

- المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٨ .
- ٣١ - «أسطورة أوريست والملاحم العربية» . الناشر : دار الكاتب العربي ، القاهرة ، ١٩٦٨ .
- ٣٢ - «الصفحات» لاسخيلوس . الناشر : دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٩ .
- ٣٣ - «تاريخ الفكر المصري الحديث» : من الحملة الفرنسية إلى عصر اسماعيل . (جزءان) . الناشر : دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٦٩ .
- ٣٤ - «الجنون والفنون في أوروبا ٦٩» . الناشر : دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٧٠ .
- ٣٥ - «دراسات أوروبية» . الناشر : دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٧١ .
- ٣٦ - «الحرية ونقد الحرية» . الناشر : مؤسسة التأليف والنشر ، القاهرة ، ١٩٧١ .
- ٣٧ - «الوادي السعيد» . الناشر : لصمويل جونسون ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٧١ .
- ٣٨ - «رحلة الشرق والغرب» . الناشر : دار المعارف القاهرة ، ١٩٧٢ .
- ٣٩ - «ثقافتنا في مفترق الطرق» . الناشر : دار الأداب ، بيروت ، ١٩٧٤ .
- ٤٠ - «أقنعة الناصرية السبعة» . الناشر : دار القضايا بيروت : الطبعة الأولى ، بيروت ١٩٧٦ : الطبعة

- الثانية ، القاهرة ، ١٩٧٦ . الطبعة الثالثة : مكتبة  
مدبولي ١٩٨٦ .
- ٤١ - « مصر والحرية » والحرية ». الناشر : دار القضايا ،  
بيروت ، ١٩٧٧ .
- ٤٢ - « تاريخ الفكر المصري الحديث » من عصر اسماعيل  
الى ثورة ١٩١٩ (المبحث الأول : الخلافية التاريخية :  
الجزء الأول ) . الناشر : الهيئة المصرية العامة للكتاب ،  
١٩٨٠ .
- ٤٣ - « مقدمة في فقه اللغة العربية » . الناشر : الهيئة المصرية  
العامة للكتاب ، القاهرة ، ١٩٨٠ .
- ٤٤ - « تاريخ الفكر المصري الحديث » من عصر اسماعيل  
الى ثورة ١٩١٩ (المبحث الأول : الخلافية التاريخية ،  
الجزء الثاني ) . الناشر : الهيئة المصرية العامة للكتاب ،  
١٩٨٤ .
- ٤٥ - « تاريخ الفكر المصري الحديث » من عصر اسماعيل  
الى ثورة ١٩١٩ (المبحث الثاني : الفكر السياسي  
والاجتماعي ) الجزء الثالث ، الناشر : مكتبة مدبولي  
القاهرة ١٩٨٦ .
- ٤٦ - « أقنعة أوروبية » . الناشر : دار ومطبع المستقبل ،  
القاهرة ١٩٨٦ .

